# El Reino Del Polvo

PIOTR MASZTALERZ



# El Reino del Polvo

Piotr Masztalerz

El Reino del Polvo Piotr Masztalerz

#### © 2020 Piotr Masztalerz

Publicado por: Wrocław Aikikai

Traducción al español: Felipe Cabrera, Diego Musiet

Diseño de Portada: Piotr Masztalerz Fotografía: Katarzyna Masztalerz El Reino del Polvo fue publicado en polaco en 2018. Este es un libro acerca de ser un uchideshi, un alumno interno a tiempo completo, acerca de construir un Dojo de tiempo completo, y acerca de la naturaleza de la relación entre maestro y estudiante.

Para nosotros, es también otra forma de ayudar a nuestro hogar, el Dojo, durante la pandemia del Covid.

Apóyenos aquí. Su porte es valioso

iiY disfrute el libro!!

### **Contenidos**

| Introducción                                          | 9        |
|-------------------------------------------------------|----------|
| CAPÍTULO UNO "ANTES"                                  | 12       |
| ¿Por qué?                                             | 13       |
| Niuniek                                               | 20       |
| Aikido                                                | 25       |
| Sensei                                                | 31       |
| El Camino a La Perdición                              | 37       |
| Dinero<br>CAPÍTULO DOS "UCHIDESHI"                    | 42<br>46 |
| Chiba                                                 | 47       |
| Uchideshi                                             | 51       |
| La Olla a presión (Kocioł)                            | 56       |
| No es un deporte, no es una recreación, es una locura | 68       |
| Dolor                                                 | 74       |
| Lesiones                                              | 79       |
| Silencio                                              | 90       |
| Agotamiento                                           | 96       |
| Sueño                                                 | 104      |
| Seiza                                                 | 109      |
| Zazen                                                 | 116      |

| El veneno y la medicina     | 130 |
|-----------------------------|-----|
| Shomen                      | 137 |
| Dar Vida al Arma            | 148 |
| ¿Y Qué Podría Cambiar Esto? | 155 |
| Contacto                    | 160 |





Estuve en Breslavia como uchideshi1 por seis meses. Viví en el Dojo<sup>2</sup> y durante este tiempo dediqué setecientas horas al entrenamiento. Aparte de Aikido<sup>3</sup>, armas, Iaido<sup>4</sup> y Zazen<sup>5</sup>, tuve que practicar Ju-jitsu brasileño<sup>6</sup>, Krav Maga<sup>7</sup>, Yoga y Karate. Mi nariz fue rota en dos oportunidades. Mi codo y rodillas sufrieron daño. Cada día nuevos hematomas aparecían. Ocasionalmente tuve contusiones. Por muchos días tuve problemas con mi movilidad debido a un permanente dolor. Sensei me hizo hacer una sesión de crioterapia. Tuve que caminar semidesnudo dentro de un pequeño cuarto en el cual la temperatura era de -125 C°. Hicimos Ayuno por cuatro días, tomando sólo agua. Ya que Sensei sabía de mi temor a las alturas, me ordenó que escalara cuerdas sostenidas entre dos árboles, muchos metros por sobre el suelo. Él me dejó solo en otras ciudades para que yo tuviera que encontrar el camino de vuelta. Estuve en Inglaterra, Alemania y República Checa, incluso en algunos países en que entraba ilegalmente ya que mi visa ya había expirado. En una ocasión, unos nacionalistas polacos me confundieron con un árabe y me amenazaron de muerte. Nunca en mi vida estuve tan cansado, odié tanto, fui tan feliz y me sentí tan vivo. Fue la peor y más bella época de mi vida, y quería todavía más.

-Diego (Chile), seis meses como uchideshi en Polonia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Uchideshi - En japonés. Un estudiante que vive dentro del lugar del Dojo y que está comprometido solamente a entrenar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dojo - En japonés. Literalmente significa "el lugar de la vía". Un lugar de práctica y entrenamiento, ya sea una habitación, hasta un edificio completo.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aikido – Un arte marcial creado por M. Ueshiba (1883-1969).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> laido – El arte de desenvainar la espada.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zazen – Práctica de meditación.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ju-jitsu brasileño – Versión deportiva del Ju-jitsu desarrollado en Brasil.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Krav Maga – Un sistema de autodefensa israelí.

### Introducción

Primero murió Sensei Murashige<sup>8</sup>, un año después, Sensei Chiba<sup>9</sup>. Le conté una historia a uno de mis estudiantes y confundí el lugar, fecha y las personas que estaban conmigo. El tiempo enreda todo, confunde las memorias. Yo temía que lo perdería todo, así es como comenzó, desde escribir unas pocas historias importantes y conversaciones.

Este no es un libro de Aikido ni tampoco será un libro acerca de Sensei Chiba. No tengo el derecho de escribir acerca del Aikido porque es diferente para cada uno de nosotros. Tampoco es posible describir a Sensei Chiba, porque este hombre pasó casi sesenta años en el tatami¹o. Su vida en sí es un gran libro, un volumen lleno de historias acerca de los miles de personas que encontró en el camino. Hubo muchos que lo conocieron mejor como profesor que yo, hubo quienes pasaron por más cosas con él, sus experiencias siendo más intensas, más bellas y mucho más terroríficas. Esta es una historia subjetiva acerca de qué cosas hicieron treinta años en

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> M- Murashige Shihan (1945-2013) 6° Dan, Profesor japonés de Aikido en San Diego Aikikai

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> T. K. Chiba Shihan (1940 – 2015) 8° Dan, Profesor japonés de Aikido y fundador del Birankai Internacionational.

 $<sup>^{10}</sup>$  Tatami — Colchonetas, lugar donde se realiza el entrenamiento dentro del Dojo.

el tatami en mí. Una historia acerca de tratar de seguir nuestra pasión lo más fuertemente posible. Pero, por sobre todo, es una historia acerca de qué pasa cuando en el camino en frente tuyo se encuentra un maestro real.

Comienzo describiendo lo que aprendí con Sensei Chiba. Yo solía sentarme en una cafetería con una tasa de café y comenzaba a escribir. Las palabras fluían por sí solas. La historia se desenvolvería por unas pocas páginas y luego moría. El fin. El café y las memorias se acababan. Me permití el escribir de forma orgánica y así es cómo mis historias cobraron vida. Después de un tiempo, las releí y me di cuenta de que, para una persona que no entiende el contexto, ellas no tenían sentido. Era como si describiera el pico de una montaña sin la historia de las semanas gastadas escalándola. Así es cómo llegué a entender que debo escribir de mí mismo.

He tratado de escudarme contra esta clase de exhibicionismo tanto como he podido, pero sin esto, las historias acerca de ser un profesor perderían completamente su sentido y fuerza. El progreso es la confrontación con nuestras propias debilidades, o al menos reconociéndolas. Así es cómo debes estudiarte; calmadamente y sin misericordia.

El momento de un simple entendimiento infantil puede venir de leer un manuscrito antiguo, así como también puede aparecer en un manual de un taladro. Esta es la razón de que el significado subyacente de cada una de los siguientes capítulos sea tan variado. Pero esto no es importante mientras que lleven al lector a incluso un momento de reflexión.

Estoy usando iniciales debido a que lo que pasamos fue una travesía personal y no tengo el derecho de compartir nombres reales o apellidos. El mundo de las artes marciales es un mundo de ambiciones, pasiones y emociones. Me disculpo a todos quienes puedan ofenderse con mis palabras. Mucha gente puede recibir la misma experiencia de forma completamente diferente. Podemos vernos igual y hacer lo mismo, pero nos sentimos y vemos las cosas de forma distinta, filtrando todo por nuestra educación, valores, religión. La mayoría de lo que ocurrió existe más en mi cabeza que en la realidad. Pero así son las cosas.

#### CAPÍTULO UNO

## **ANTES**

### ¿Por qué?

Estuve revisando mis libros hace un tiempo atrás y me di cuenta de que la mayoría de ellos son memorias de insurgentes, descripciones de guerras, relatos de campos de exterminio y biografías de las más grandes escorias de la historia. Todos son acerca de personas determinadas o derrotadas. Todos son acerca de tiempos que son a la vez relevantes y terribles. Es como si estuviera inconscientemente buscando por las respuestas a preguntas que no puedo dejar de lado, que me persiguen.

¿Qué le sucede a una persona que lucha, no por amor, por un automóvil nuevo, o incluso por su patria, sino por un simple respiro?, ¿Qué le pasa por la mente a una madre cuyos hijos le son arrancados de sus brazos?, ¿Qué sucede dentro tuyo cuando te encuentras paralizado por miedo, cuando los peores horrores, los que sólo has conocido en tus pesadillas, se convierten en realidad? ¿La sangre realmente tiene un sabor metálico y tú puedes realmente ahogarte con esta?

¿Tengo la fuerza dentro mío para saltar de un tren que corre a través de cientos de kilómetros de bosques congelados<sup>11</sup>, o estaré sentado en una esquina del carro quejándome y chillando de miedo

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Autoridades Rusas y Soviéticas exiliaron muchos polacos a Siberia entre los siglos XVII y XX.

por lo que vendrá, esperando como un cerdo en el matadero? No lo sé.

Yo y sólo yo. Somos la primera generación de huérfanos de la guerra<sup>12</sup>. Somos la primera generación libre de esos sufrimientos, sin sangre, tragedia, exilio, conspiraciones, filipinka<sup>13</sup> y barricadas. Somos la gente a las cuales la vida no les ha dicho si van a ser un héroe o un traidor. ¿Tenemos la fuerza para sacrificarnos a nosotros mismos o el miedo, el dolor y el hambre nos cambiará en una sombra de una persona temblando en una esquina?

Ellos incluso quitaron el servicio militar de nosotros, por lo tanto, crearon una legión de niños que ahora no pueden, bajo ninguna circunstancia, ser arrastrados a la adultez. Alcanzamos el fin de la ley marcial, y con un entusiasmo salvaje corrimos a las calles. Como resultado, lo peor que podía pasar era una patada en el trasero, e incluso más, la mayoría de lo que estaba pasando lo exagerábamos dentro de nuestras cabezas. Por un tiempo tuvimos un enemigo; él era el malo, y nosotros los buenos.

Imbuidos por Katyn<sup>14</sup>, Húsares<sup>15</sup>, escudos de armas, los jóvenes de Lwow<sup>16</sup>, dedicamos toda nuestra vida en búsqueda de nuestro tiempo, nuestro momento de brillar, la época del blanco y negro.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Segunda Guerra Mundial.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Una filipinka era una granada de mano producida por el Armia Krajowa (ejército de resistencia polaco) en la Polonia ocupada por nazis durante la Segunda guerra mundial.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> La masacre de Katyn fue una serie de ejecuciones en masa de cerca de 22.000 oficiales militares y de inteligencia polacos llevadas a cabo por la Unión Soviética.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Los duros húsares polacos de la mancomunidad polaco-lituana formados alrededor del año 1500.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Los aguiluchos de Lwow (del Polaco: *Orleta lwowskie*) es un término de afecto referido a adolescentes polacos que defendieron la ciudad de Lwow (del Ucraniano: L'viv), en Galicia del Este, durante la guerra entre Polonia y Ucrania (1918-1919).

Los años pasan y todo es gris. Nadie es enteramente malo o enteramente bueno. En algún lugar adentro nos sentimos como animales salvajes. Estamos esperando por este momento como si fuera nuestro destino, pero nunca ocurre. En vez de sangre y viudas afligidas, tenemos nuevas hipotecas y automóviles. Los debiluchos que serían aplastados por el primer soplo de una guerra ahora viven con sus madres o son nuestros jefes en bancos, corporaciones o agencias de seguros. ¿Ouién sabe si cien años atrás me habría ahogado en un pozón detrás de un granero? ¿O quizás me habría comido una cabra o muerto por escorbuto o tuberculosis? En cualquier caso, los canales¹7 y bombas de gasolina han sido reemplazados por horas sin sentido estando boquiabiertos frente a una pantalla y comiendo comida chatarra. Estamos calefaccionados en invierno y refrescados en verano. Tenemos aire acondicionado en nuestros automóviles nuevos y el internet se encuentra en cada posible lugar. Lobos que mastican bocados de hierba pretendiendo ser vacas. O quizás no son lobos, quizás ellos son, y serán, ovejas. La guerra, el sufrimiento y el miedo son malos. Entonces, ¿por qué estoy tanto fascinado como acechado por esto? ¿Por qué no puedo dejar de pensar en ellos? ¿Por qué escarbo dentro mío buscando por remanentes de miedo? ¿Po qué, cuando soy consultado para presentar mi ticket en el tranvía, me veo sobrecogido por culpa incluso cuando, de hecho, tengo un ticket válido? Tengo miedo de ZUZ<sup>18</sup>, la oficina de impuestos y cartas oficiales. ¿Soy un lobo o un conejo? Quiero saber quién soy y cuánto valgo. Quiero creer en mí mismo. Sólo en ese momento me liberaré de esa tenaz incertidum-

bre. Entonces seré libre.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Durante la rebelión de Warsaw en 1944, los miembros del Armia Krajowa y civiles usaban canales del alcantarillado para escapar. *Kanał* es también el nombre de una película de Andrzej Wajdas de 1957.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ZUZ es la Institución Polaca de Aseguradoras Sociales, una agencia gubernamental.

Quizás esta travesía es un reto terapéutico al ponerme en una posición donde no me puedo esconder. No fue una decisión consciente, pero últimamente, mirando atrás puedo ver que esto podría explicar todo lo que me ha sucedido en los últimos treinta años. El hecho de que me tropezara con el Aikido fue solo una coincidencia. Quizás también se convirtió en una víctima de esta terapia. El pobre encajaba perfectamente con quien era entonces y con lo que estaba buscando; iba junto con la lista de mis complejos y sueños. Es imposible de entender mi historia completa sin unas pocas palabras acerca del lugar donde comencé mi travesía. No soy nadie especial y no he alcanzado nada particularmente extraordinario, pero esta travesía es todo lo que tengo. Nací y fui criado en una Polonia diferente. Era mucho más simple, gris y cruda. Todo se hacía más lento y los resultados nunca era como uno guería. Sin teléfonos celulares, sin automóviles, cada kilómetro tenía que ser pagado con dolor en tus pies y con aburrimiento perpetuo. Cada decisión debía ser pensada múltiples veces y significaba todo un viaje a la ciudad más cercana: un kilómetro a través del campo y una hora en tranvía.

El invierno era duro y el verano era caluroso; el alivio venía sólo con un chapuzó en el pozón. Cuando venía el frío quemábamos carbón, tan pronto como pude cargarlo en una cubeta, llevaba carbón al sótano con mi madre. En las frías mañanas, negociaba con mi vejiga por cada minuto que podía pasar bajo la cobija. No teníamos teléfono y en nuestra cuadra había sólo un teléfono de línea fija. No obstante, esto no era importante, ya que no teníamos a nadie a quien llamar. Todos vivían en las cercanías.

Crecíamos en grupos de niños, corriendo por el vecindario. Había de todo: lugares secretos para esconderse, partidos de fútbol en la calle, narices con moco, cestas de frambuesas, brazos rotos, tirando pepas de cerezas a los autos que pasaban, pesca de espinosos... la primera vez que fui fuera del país fue en la Universidad Agrícola.

Era 1986, y fuimos a la RDA¹9, donde el secretario Honecker²º todavía era el rey. Nuestro trabajo consistía en clasificar las papas podridas de la cinta transportadora de la fábrica. En frente mío colgaba un retrato del secretario salpicado de caca de mosca. Para nosotros era como tocar un mundo diferente. Las tiendas estaban llenas de dulces y latas coloridas de refrescos. Llevamos kilos de gelatina y moledores de café de vuelta a Polonia. También teníamos calefactores ambientales, pero no recuerdo si los estábamos comprando o vendiendo. El ejército Spetsnaz²¹ estaba estacionado en la villa vecina de la nuestra. Puedo recordar el compartir con los soldados. Se sentaban con nosotros en nuestros cuartos, mostrándonos fotografías de ellos rompiendo ladrillos en llamas con sus cabezas. Es difícil explicar las represiones de mi generación a los jóvenes, y los ancianos no necesitan explicación alguna.

Una generación criada en una gris estabilidad. Donde, incluso con la obvia falta de una perspectiva colorida, había ahí certezas fiables: la educación garantiza el trabajo, el país provee el mínimo de tus necesidades básicas, no morirás de hambre, no vale la pena destacarse, no te permitas soñar mucho porque es ridículo.

En cada familia había un borracho, un sacerdote, o ambos. Nadie era ni muy rico ni muy pobre. Yo sé que lo que escribo sólo se aplica en mí. Dentro de mi cabeza he creado una jaula hecha de mis complejos, inseguridades, falta de confianza en mí mismo. Esto era el resultado de esos tiempos y de aquella gente. Había muchos de nosotros así y muchos de nosotros continuamos siendo así, a pesar de que en el entretiempo todo a nuestro alrededor cambió comple-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> RDA, Alemania del Este, oficialmente la República Democrática Alemana, fue un país que existió desde 1949 a 1990.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Erich Ernst Paul Honecker fue un político alemán que fue Secretario General del Partido Socialista Unificado de Alemania.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Comandos de fuerzas especiales de élite militares y policiales de la actual Federación Rusa.

tamente. ¿O quizás sólo fui yo?

Vivíamos en una especie de villa en los suburbios en Breslavia. Allá en la ciudad había gente elegante con automóviles y apartamentos limpios. En los bloques de la época post- soviética, construyeron una vida para sí mismos en apartamentos de murallas rectas y muebles hermosos. Ellos vestían a sus niños en uniformes de inteligente y conducían en automóviles Fiat 126<sup>22</sup>. Nosotros, por el contrario, no teníamos nada recto o limpio.

La vida en Polonia es segura. Nada va a comerte. Cuando es invierno tú puedes dormir en el bosque; es difícil morir de hambre aquí o llegar a perderse en la naturaleza. Es suficiente con caminar por unas horas en línea recta y encontrarás gente o un paradero de bus. Para sobrevivir aquí, no necesitas las habilidades de un Beduino<sup>23</sup> o de Dersu Azala<sup>24</sup> en Siberia. Esta mediocridad segura se nos vierte sobre nosotros y nos vuelve suaves. Por supuesto, tenemos ebrios, pobreza y rigor; teníamos oponentes, tuvimos ocupantes, ladrones e informantes. Todos estos, sin embargo, son enemigos internos. Cada polaco tiene dentro de sí un héroe, un ebrio y un traidor. Estas semillas están plantadas muy en lo profundo adentro, pero la crianza es lo que las riega y las nutre en algo específico. Al menos, tengo que creer esto. Esta grisura es mi maldición y mi fuerza. El pequeño asustadizo fue, y estará viviendo dentro de nosotros.

Cada Septiembre25 le pregunto a los niños dónde fueron en las

<sup>22</sup> El Fiat modelo 126, un automóvil de cuatro pasajeros con motor trasero, fue el automóvil más popular en la Polonia de la post guerra.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Árabes nómadas que habitan en los desiertos de Arabia Saudita, Palestina, Siria, Jordania, Irak e Israel.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Derzu Azala fue un cazador ruso retratado en una película ruso-soviética de 1975 del mismo nombre dirigida por Akira Kurosawa.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> En Polonia, la temporada de vacaciones de verano es entre julio y agosto

vacaciones. Un niño de siete años me responde: "Tarnobrzeg<sup>26</sup> o Turquía, no puedo recordarlo". Yo puedo recordar cada día que pasé en la RDA cuando tenía dieciséis años. Cada viaje que hago ahora es experimentado por el niño hambriento de siete años que vive dentro de mí. Mi corazón está hecho de polvo post comunista y nunca tendrá suficiente. Aprecio a Tony Halik<sup>27</sup> y sus historias locas. Gracias a él, el hambre de viajar vive dentro mío. Creo profundamente que, a pesar de que he visto la mayor parte del mundo, el poder que me impulsa y me da pasión es la grisura y las cenizas de la infancia en la cual crecí.

-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Tarnobrzeg es una pequeña ciudad al sudeste de Polonia

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Tony Halik es un camarógrafo Polaco-Argentino realizador de documentales, autor de libros de viaje, explorador, viajero y políglota.

### Niuniek



Es mejor no aprender nada que aprender de un mal maestro.
- T.K. Chiba

No puedo recordar mucho. Una parte de un edificio en Breslavia que fue una vez una escuela ahora alberga un gran centro de testeo de laboratorio. En la mitad de los años ochenta albergó una Universidad Técnica Agrícola. Olía a grasa de maquinarias y estaban esparcidos por ahí restos de antiguos tractores soviéticos. Los edificios estaban descuidados, ocupados por cientos de adolescentes pasando el rato vestidos con imitaciones de jeans. La mayoría eran chicos de las aldeas cercanas. Niños, rústicos como pan con queso de cerdo. También había algunos chicos como yo de Breslavia quienes nunca podrían ingresar a una universidad normal o a cuyos padres no les interesaba de todas maneras.

Eso fue en una época diferente en un mundo distinto. Estábamos creciendo bajo el comunismo, calladamente aceptando la vida en gris y la impotencia. En la educación no vimos nada más que la extensión de la niñez. Tú tenías que ir a la escuela secundaria, y postulabas para ir a la universidad para evitar ir al servicio militar. Todo era más simple y controlado. Estudiábamos sólo lo justo para aprobar y pasar, y las calificaciones altas traían más vergüenza que orgullo. Aprender un nuevo idioma no era útil y, como asignatura, no era más importante que aprender las complejidades de vaciar

un pozo negro. En este mundo oxidado de colinas, esparcidores de estiércol y pasantías en la PGR (granjas agrícolas estatales) era Niuniek a quien más temíamos.

No recuerdo su nombre completo, todos solamente le decíamos Niuniek. Un prefecto incluso vino una vez a la clase a entregar un registro dirigido al "Profesor Niuniek". Él era un profesor de historia, se ubicaba en el primer piso, y supimos de él desde el primer día de escuela. En el mundo de herreros, instructores de conducción de tractores, y profesores de tornería, él era el más terrorífico. Físicamente, el me recordaba a un joven Marek Kondrat en *Playing With The Devil*<sup>28</sup>.

Su homosexualidad era incuestionable. Su carácter era tan fuerte que incluso en este austero mundo agrario, donde la aceptación era inaudita, nunca se hablaba de aquello. Había rumores de que llevó a su novio a los viajes escolares. No lo sé, ya que nunca lo atestigüé, pero para mí, se ajustaba a su carácter. El compartía con profesoras mujeres tomando café filtrado de un vaso alto y llevaba consigo un morral de cuero tipo cartera. Sus gestos afeminados y voz aguda no se ajustaban a nuestro sistema. Para la mayoría de nosotros él fue el primer homosexual que alguna vez vimos.

El habría revisado nuestras insignias y la limpieza de nuestros uniformes antes de que entráramos a la clase. Después de un test inicial, de acuerdo a las calificaciones, separaba nuestra clase<sup>29</sup>. Los que obtenían un "2", los más bajos del grupo, se sentaban a la izquierda; los que tenían un "3" y "4" frente a él. Los "4" y "5" más altos se sentaban a lado derecho de la sala. A los mejores de nosotros se les llamaba "expertos" y se sentaban en una esquina detrás

.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> *Playing With The Devil* (1979) fue una producción televisiva y teatral de Jan Drda. Fue muy popular en Polonia.

 $<sup>^{29}</sup>$  El sistema educacional de calificación de Polonia se basaba en una escala de 5 a 2, donde 5 es la mayor nota y dos la peor. Más aún, los estudiantes podían ser calificados con signos adicionales de + y -.

de los antiguos y enormes mapas que colgaban de las paredes, bendecidos con el privilegio de sentarse en sus lugares y hacer lo que quisieran. Había sólo una condición: si, durante una de las horas de clases del terror, alguien no supiera la respuesta, Niuniek golpearía el mapa con su vara de madera y gritaría "iRespuesta Experta!", si el experto en cuestión le fallaba tres veces al profesor, perdería su puesto.

Yo tuve un sólido cuatro; la posición de experto estaba fuera de mi alcance. Después de cada test cambiábamos de puestos de nuevo. Estableciendo la primera división de la clase, Niuniek hablaba a los "segundos" y a los débiles "3": "estoy hablándoles por última vez. No hay posibilidad de que pasen esta clase, así que no gastaré esta voz de ruiseñor en ustedes". Él les daba la espalda y nunca miraba nuevamente en esa dirección. Se dirigía la clase mirando a los otros estudiantes. Al comienzo de cada clase, él seleccionaba cinco estudiantes para tomar un test oral. El prefecto de la clase estaba excusado, ya que se encontraba preparando los mapas para la clase. Niuniek abría el registro de la clase y pasaba su dedo arriba y abajo por la lista de nombres. "¿Quizás el menú marino esta vez? Oh, no he visto hace tiempo a esta persona en La Scala Restaurant". Aquí el gritaría algún apellido, después un segundo, después a un cuarto y a un quinto. Cuatro de ellos eran llamados a escribir las respuestas de las preguntas en la pizarra, mientras que el quinto tenía que responder oralmente al lado del escritorio de Niuniek.

Niuniek era despiadado y malicioso. Su sentido del humor era fenomenal, perverso y sin misericordia. Era un hombre inteligente del tiempo del comunismo blanco-negro, aplastado por el sistema por su obvia y distinguible homosexualidad. Fue, o bien consumido por la ruina o convertido a la amargura. Su salvación fue la enseñanza y su pasión por la historia. Él sabía que había terminado en una escuela deplorable donde nadie se preocupaba por ese tema, pero dentro de ella él había creado su propio pequeño mundo

controlado. Nosotros éramos todavía unos niños, y para nosotros, tal carisma y fuerza eran igualmente fascinantes y atemorizantes. Incluso los más duros y rudos chicos de las villas estatales le temían.

Niuniuek dividía la comunidad que era nuestra clase en grupos sencillos y después iba a regañar a ciertos individuos. Él sabía de su aura de fascinación con respecto a los hombres y la incomodidad que la acompañaba para nosotros, pero lograba desarmarla burlándose de sí mismo. Él nos ordenaba limpiarnos, cepillar nuestro pelo, lucir inteligentes. Para aquellos que ya estaban bendecidos con bello facial, la expectativa era que llegaran a su clase prolijamente afeitados. Uno de nosotros era siempre, a pesar de sus calificaciones, nombrado el chico más bello de la clase. Mirándolo ahora puedo ver que, entre el mar de caras anónimas, cientos aprendiendo en clases en clases atiborradas de gente, él fue el único que construyó una relación viva. Quizás era ridículo y tóxico, pero al menos era personalizado y consistente.

- "¿Qué significa esto?"- un estudiante fue azotado con esta pregunta durante su interrogatorio ritual de las mañanas.
- ¿Qué significa qué, profesor?
- ¿Tú dijiste, idiota, que tu nombre es Lichtenstein?
- Si...
- ¿Qué significa eso? En polaco. ¿Qué significa Lichteinstein?
- No lo sé, es tan sólo mi apellido.

Recuerdo que Niuniek lo echó de la clase, demandándole que lo averiguara inmediatamente. No era la época de celulares, así que el estudiante tuvo que correr a la cabina telefónica y llamar a sus padres para averiguar la respuesta.

- "¡Piedra brillante!"- él exclamó mientras corría hacia la clase, jadeando.

En otra ocasión un amigo llamado Pawel, quien llegó a la clase sin afeitarse, fue enviado de vuelta a su dormitorio. El regresó con su

cara cubierta con pequeños pedacitos de papeles sangrientos.

Muchos de nosotros teníamos apodos. No recuerdo casi ninguno de éstos. En el segundo grado yo era "Oso Hormiguero", no recuerdo por qué. Quizás fue por mi nariz grande, la cual tenía el hábito de escarbar.

En tercer grado, durante una de sus lecciones, Niuniek se dirigió a mí.

"Oso Hormiguero, para la siguiente clase me gustaría una carta de tu madre confirmando de que está al tanto de que por tres años has llegado a tu clase de historia con el cabello despeinado".

En mi casa, los niños tenían que estar lo suficientemente limpios para que nuestros padres nos distinguieran. Ellos no tenían altas expectativas estéticas. En este campo soy y siempre seré una cruza entre un cerdo salvaje y un tejón. Estaba sorprendido por su solicitud y asumí que era una broma. La clase siguiente él inmediatamente me preguntó por la carta y consecuentemente me echó de la clase. Después de que esto pasó por tercera vez, fui donde mis padres, más entre risas que vergüenza. Me escribieron la carta.

¿Por qué estoy escribiendo todo esto? Personalmente no tengo un gran vínculo con Niuniek. Me gustaba los temas que enseñaba, pero para él, no era nada particularmente especial. El no demostró un gusto extraordinario hacia mí, pero él fue la razón de que estudiara historia y, subsecuentemente, llegara a ser profesor. No sé si le importaría. Mis amigos me contaron, unos años después de que dejara la escuela, que él murió de SIDA.

### Aikido



**C**uando hablo de victoria, hablo acerca de la victoria sobre nuestra mente. Una mente calmada y abierta es una meta a la cual siempre deberías aspirar.

- M. Ueshiba

Antes de que continuemos, mi querido lector, te propongo que te familiarices con los principios y prácticas de este arte marcial. Debes entender unos pocos conceptos básicos, porque sin ellos, más tarde estarás perdido. He dedicado toda mi vida a practicar Aikido. Por todos estos años el tatami me recuerda las cosas que eran constantes y seguras para mí. He cambiado mis trabajos, lugares de entrenamiento, amigos. Cientos de estudiantes se han transformado en un mar de nombres. Sólo la práctica era constante.

Aikido es un arte marcial japonés. Nació a finales de los años cuarenta, creado por el legendario Morihei Ueshiba, a quien llamamos O'Sensei, el gran maestro. Lo basó en la esgrima japonesa y antiguos sistemas de combate mano a mano y jujutsu.



Practicamos usando keikogi, una vestimenta tradicional de entrenamiento (gi: ropa; keiko: práctica). Tradicionalmente usamos solamente cinturón blanco o negro (obi: cinturón). Aquellos quienes son avanzados usan adicionalmente un tipo de pantalón ancho oscuro (Hakama). Usamos armas de madera, las cuales incluyen una espada (bokken), un bastón (jo) y un cuchillo (tanto).

Posterior a la muerte de O´Sensei, la división principal de la organización es la escuela Aikikai, establecida en Tokio. Su Centro principal (Hombu Dojo), está liderado por un descendiente de O´Sensei, quien es llamado Doshu³o.

El lugar donde prácticas, a pesar de si es un salón rentado en una escuela o un lugar exclusivamente dedicado a esta función, lo llamamos un Dojo, el lugar del camino. En su centro está el Kamiza, el cual puede ser simplemente una fotografía de O'Sensei o una completa construcción dentro del Dojo, el cual está basado en tradiciones del budismo o del Shinto. Llamamos Sensei al profesor. El entrenamiento comienza y termina con un ritual (ceremonia). Los estudiantes se sientan en una fila y junto al profesor hacen un saludo, sentados de rodillas en una posición japonesa (seiza), primero reverenciando al Kamiza y luego entre sí. Posterior al calentamiento (aikitaiso), practica de caídas (ukemi), las formas de moverse (ashi sabaki) y caminar de rodillas (shikko), se procede a la parte principal del entrenamiento, la práctica de técnicas. El Aikido está basado principalmente en proyecciones, inmovilizaciones y llaves, los cuales, la mayoría del tiempo son practicados en pareja. Quien ataca es llamado "uke" y quien lleva a cabo la técnica se llama "tori". Eso es todo, no tenemos peleas, peleas de práctica o competencias. Tú puedes llevar a cabo una comparación con la meditación o Yoga en parejas.

-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Doshu; se traduce como la cabeza (o líder) del camino. Título honorífico y hereditario para referirse al presidente del Aikikai.

El principal concepto Ueshiba era el dirigir el poder del atacante contra sí mismo. El preservó las formas tradicionales de ataque de los sistemas originales; principalmente agarres ("dori") y ataques basados en cortes con espada (shomen uchi, yokomen uchi) o estocadas con cuchillo (tsuki).

El aspecto estético del Aikido atrae a mucha gente. Los movimientos son amplios, llevados a cabo con la espalda recta, y en su totalidad dan la impresión más de un baile elegante que de una confrontación mortal. Como practicantes de un arte marcial, estamos atados a seguir un conjunto de reglas en el entrenamiento. Por sobre todo, silencio y obediencia al profesor.

Comencé a practicar en un gran grupo en 1988 en AZS AWF (Universidad Deportiva), en Breslavia en la ya no existente calle Zielinkiego. El grupo estaba liderado por gente joven veinteañera bajo el ojo de Sensei Daniel Brunner, quien los visitaba dos veces en el año desde Lausana en Suiza. Fue este hombre, quien, mediante el fuego de su compromiso, sacrificando su tiempo y dinero, apoyó, salvó y nos condujo por más de treinta años.

Recordando el gran salón, la completa generación de Judoka y Aikidoka, están llenas de nostalgia. El libre mercado y el capitalismo fueron la última razón para su cierre, y los grupos de entrenamiento fueron convertidos en pequeños clubes con fines de lucro alrededor de la ciudad.

El Aikido sobrevivió esta transformación político-económica mucho mejor que el Judo. Parecía que el Judoka estaba acostumbrado al sistema, por lo que quedó perdido en un mundo de pagar el entrenamiento y la electricidad. El Aikido nunca fue apoyado, nunca fue un deporte, estaba financiado por asociaciones aficionadas. Para nosotros, no había diferencia entre los sistemas de economía. El Internet y los videojuegos se acarrearon a la gente joven agotando su necesidad de participar, y pronto los grandes grupos se convirtieron en pequeños ambientes cerrados.

En 1997, fresco de mi examen de cinturón negro<sup>31</sup>, establecí un grupo en una universidad en el distrito Kozanow de Varsovia. No estaba muy entusiasta por iniciarlo, ya que estaba aterrorizado por la jungla de las oficinas de impuestos y el papeleo, pero no tenía opción ya que tenía que comer algo mientras estudiaba.

En aquellos tiempos tú enseñabas Aikido, no por dinero, sino por necesidad de cumplir una misión. Hasta ahora estoy avergonzado, profundamente, por el dinero que obtuve, incluso pensando en que sé que esto es ridículo. Me gradué de mi universidad y me fui por un año horrible, difícil y agotador en Londres donde fui invitado por Sensei Minoru Kanetsuka, quien era residente del Aikikai England. Por la mayoría de mi tiempo ahí viví de forma ilegal, como una rata, como miles de otros lo hicieron. Era un trabajador de la construcción, un portero de cocina. Dormía en apartamentos de gitanos. Practiqué lo más que pude, pero no pude arreglármelas para hallarme en este sistema. Desilusionado con la falta de contacto directo con el profesor y mi inhabilidad de entender su mensaje, regresé a Polonia, donde, en el intertanto, Sensei Daniel había estado intentando establecer un sistema de Aikido que había sido enseñado por T.K. Chiba Shihan<sup>32</sup>.

Fuimos llevados en una especie de sistema sin nombre de diferentes profesores de los círculos del Aikikai. Ningún profesor japonés vino a Polonia imponiendo su interpretación de la forma de aproximarse al entrenamiento. Por muchos años nos arrojamos a distintos sistemas de entrenamiento y seminarios tratando, con gran esfuerzo, de unir elementos de los distintos sistemas. A pesar de nuestro gran optimismo dimos a luz a un hijo de Frankenstein, cuyas manos y piernas se movían independientemente unas de otras, todas en direcciones distintas. Sensei Chiba lideró una es-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Nivel de estudiante: kyu; nivel de maestro: dan.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Nivel de Profesor. Fukushidoin: profesor asistente, mínimo 2° dan; shidoin: profesor, mínimo 4° dan; shihan: profesor de profesores, mínimo 6° dan.

cuela, no una organización. Era un grupo pequeño (en comparación con otros sistemas) hecho por gente que lo seguía ciegamente, y uno que enseñó de una forma que nunca había visto antes. Esta es la historia acerca de cómo entré en este mundo y qué me ocurrió ahí.

### Sensei

66

Nuestros ojos se encontraron por primera vez: ifue un momento que nunca olvidaré! No sabía qué hacer así que hice una reverencia tan profunda como pude. O'Sensei me dijo: "Las artes marciales son muy difíciles. ¿Puedes hacerlo? Yo dije: "si Sensei".

- T.K. Chiba

Veinte años atrás, como joven instructor instalé mi primer grupo. Todavía era un estudiante. El Aikido era popular, y algunos posters alrededor de la ciudad llevaron cerca de cincuenta personas al salón de gimnasia en Kozanow, Breslavia. La mayoría de mis estudiantes no eran mucho más jóvenes que yo; muchos de ellos eran de mi edad. Tiempo atrás, mi experiencia en la vida me arrojó en el mundo de forma turbulenta así que no sabía mucho acerca de ser un profesor consciente. Después de uno de los entrenamientos un joven se acercó a mí mientras doblaba mi hakama. El hizo una reverencia y me dijo "Sensei, enséñeme. Quiero ser su estudiante".

Todos estallamos en risas. Me reí de eso por muchos días y, hasta ahora, cuando pienso en ello no puedo evitar el sonreír un poco. Gracias a Dios no le arruiné la vida a nadie con mi acercamiento

juvenil y, en este caso, el joven resultó ser un literal loco. Sin embargo, la historia completa demuestra cuán diferente puede ser el entendimiento sobre el rol de un profesor.

"Sensei" es un profesor, doctor y un abogado. Entre los japoneses es sólo un título cortés, nada más. La transferencia de esta palabra y las connotaciones simbólicas que le entrega a nuestra cultura le dieron un significado místico, uno de gran poder. Hay muchos quienes no quieren ser llamados con este nombre y hay igualmente muchos que quieren ser llamados, pero no deberían serlo. Es un poder por sobre las almas de las personas y una gran responsabilidad. Es una cruz que llevar, una carga, combustible para el ego.

Es el primer paso para estar congelado, inmortalizado como un monumento y un símbolo. Te hace considerar quién eres; demanda que tomes responsabilidad por todas las cosas que haces tanto dentro como fuera del tatami. Sensei es un profesor, alguien a quien le permites serlo para ti. Sensei es alguien a quien tú puedes referiste sólo de esta forma, porque nada más le encaja. Cuando, muchos años después de graduarme de la escuela secundaria, en la fila para las compras de alimentos te encuentras con tu antiguo profesora y le ayudas a llevar sus compras escalera arriba, le llamas Srta. Profesora. Esta es la única forma que encaja y que es apropiada. El lenguaje polaco es mucho más conveniente aquí que el inglés, en el cual todos son llamados como "you"33, en este caso la palabra "Sensei" crea una distancia porque requiere que se use en tercera persona. La casi obsoleta forma de dirigirse a tu madre o tu padre en tercera persona ha renacido en el Dojo y parece natural para todos.

- Puede el Sensei decirme... - un joven pregunta, y su padre abre su boca, incrédulo y con envidia.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Se hace referencia a que "you" se usa independientemente del contexto de formalidad o cercanía (tú-usted). En este caso, el polaco es similar al español para diferenciar la referencia a otra persona.

Había este tipo, Grzesiek, quien comenzó entrenando conmigo cuando él tenía siete años de edad. Su padre entrenaba también, él era también un futuro profesor, y mi amigo. Diez años pasaron, marcando el tatami con gotas de sangre y sudor y, finalmente Grzes tuvo 18 años. En la cocina del Dojo él, junto a mí y su padre, tomó su primera cerveza legal. Después, en una hazaña de curiosidad en cómo se desarrolla el alma humana, extendí mi mano a Grzesiek.

- Eres un adulto ahora, llámame Piotrek<sup>34</sup> Inicialmente el extendió su mano, pero se detuvo a medio camino mirándome, e inclinó su cabeza. Hizo una mueca, suspiró, como si algo no encaiara.
- Noooo gimió dubitativo- preferiría que no.

El estudiante escoge a su profesor, no el profesor al estudiante. Así es. Eres un Sensei o no eres un Sensei. Si lo quieres o no. Para la mayoría de mis estudiantes no soy un profesor, sólo soy un instructor pagado. Ocasionalmente uno de ellos madura lo suficiente para una relación más seria. No puedo hacer nada. Todo el proceso ocurre de su lado. Mi deber sólo consiste en ser consistente y honesto. Eso ya es lo suficientemente difícil.

Hay aquellos que niegan esta relación. Veinteañeros al inicio de su camino me llaman "tú". Los miro a sus ojos, y habitualmente respondo:

- Creo, señor, que está equivocado, porque no estoy acostumbrado a ser tratado de "tú" por pequeñas mierdas.

Había una señorita en la escuela secundaria, quien pudo, por mis comentarios irreverentes, responder de una forma similar: "no estoy acostumbrada a entrar en una discusión con gente que usa

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Piotrek, un apodo de Piotr, lo cual denota cercanía o confianza.

papelitos para afeitarse<sup>35</sup>".

Recuerdo eso hasta el día de hoy.

En la otra mano, la necesidad de autoridad es genial. Las personas están buscando por una palabra que no sólo muestre respeto, sino que establezca distancia. En su propia forma, te pondría definitivamente en un pedestal y crearía un modelo a seguir. Puedo recordar uno de los primeros entrenamientos en la universidad, cuando uno de los estudiantes quien había sido impactado por un fuerte nikkyo (una desagradable inmovilización en la articulación aplicada en la muñeca), cayó de rodillas y gritó: "iduele, Profesor!".

La palabra "Sensei" es un recipiente conteniendo un secreto, el cual el estudiante no ha crecido para conocer, y por esta razón, le da al profesor una gran cantidad de crédito cuando se trata de confiar. Es un acuerdo mutuo, gracias al cual, ambos lados pueden esculpir un monumento en común. Muchas veces la gente se compromete tanto en este tipo de relación que el monumento artificial se convierte en algo más real que el humano mismo, un humano, que con sus defectos, no podría soportar.

Estoy escribiendo estas palabras en un hotel en Varsovia. A medianoche, en un cuarto vacío. En el piso de abajo se hospeda Waka Sensei, el nieto de treinta y seis años de O´Sensei. Le llevamos aquí hoy a una conferencia con setecientas personas para celebrar los cuarenta años de Aikido en Polonia. Como representante de una de sus escuelas, me siento aquí ahora, como aquellos, junto con un grupo pequeño de quienes cuidan de él y su Otomo, un joven uchideshi de los cuarteles del Aikikai en Tokio.

Como cenamos temprano, dediqué todo el tiempo observando a este pequeño, todavía relativamente joven hombre, quien ya se había convertido más en un símbolo que en un humano. ¿Cuánto le

\_

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> En referencia a un preadolescente que no sabe afeitarse y se corta por accidente. Comentario irónico hacia Sensei.

cuesta esta carga? ¿Cuánto de esta deshumanización lo aprieta como zapatos pequeños y ajustados? Hay sinceridad en sus ojos, sin embargo, como si fuera un papa o un presidente, está condenado a conectarse con otros mediante conversaciones casuales sobre temas sin importancia hasta su muerte. Este es un ejemplo extremo de sacrificar la propia vida en el nombre de un símbolo.

Tratar de "Sensei", en sí, es mucho más simple. Desconozco cuando aparece. En el principio, "Sensei" me hizo sentir incómodo. Era muy joven y no se sentía natural. Posteriormente, se convirtió en algo que me daba alivio. Quizás era porque comencé a tener la edad de los padres de mis estudiantes, y "Sensei" se convirtió en un substituto para "señor" o "profesor". Este mundo deshumaniza, nos recuerda el rol, la obligación y, por sobre todo, limita las relaciones personales. Para un instructor es una prisión, y para un profesor es una libertad. En la relación con Sensei Chiba era completamente natural y sucedió por sí sola. Para nosotros, él era Sensei.



#### El Camino a La Perdición

Él tenía quizás veinticinco años; su nombre era Willy. Nos conocimos en un campamento de Aikido en Polonia en algún lugar en el centro de un bosque cerca de un lago. Era, creo, 1995. Nos invitó al sur de Francia, donde, en cuestión de meses, iría Sensei Chiba. Desconozco qué nos atrajo, ni yo ni mi novia habíamos estado tan lejos de Polonia. No teníamos nada de dinero o idea de la escuela de Sensei Chiba. Había recientemente obtenido mi cinturón negro y ella estaba un paso detrás mío. Nos complementábamos, y en nuestra relación, el Aikido era posiblemente más importante que nosotros.

Fue de esta manera que, en ese verano veinte años atrás, un par de veinteañeros partió pidiendo aventón desde Szczecin a algún lugar cerca de Aviñón. Hasta este día, pienso en este viaje, durmiendo, durante una tormenta en un campo de maíz, sobre una pila de basura, en una estación de gasolina cerca de Nuremberg; el hedor del miedo, cigarros y agotamiento. Fue la primera vez que estábamos tan lejos; ambos teníamos miedo y estábamos tan pobres como ratones de iglesia. Llegamos a nuestro destino un día antes y, por muchas horas, esperamos en Aviñón, escondiéndonos del insoportable calor en el parque Rocher des Doms. Bebíamos agua de la fuente y nos terminamos los últimos bocados de las latas que lle-

vamos desde Polonia. Esta mezcla de agotamiento, ansiedad y admiración por la belleza alrededor nuestro siempre será determinante.

Así como *Un Bárbaro en el Jardín*<sup>36</sup>, quince años después, como un profesor designado por Sensei Chiba, estaría impartiendo clases ahí. Él y yo estaríamos yendo a Aviñón por un café y un helado, viajando en un auto con aire acondicionado. En esa época, era un mundo al cual temíamos, y uno que no podíamos sostener, mentalmente o económicamente. Nos sentíamos como campesinos caminando con zapatos sucios por los corredores del Louvre.

Finalmente, llegamos a la pequeña ciudad donde se llevaría a cabo. Fue aquí donde vi a Sensei Chiba por primera vez. Más que su persona, fui sacudido por la atmósfera de su entrenamiento, la penumbra, la oscuridad y el sadismo. Así fue como lo vi, y no me gustó para nada. El Aikido, para mí, era un refugio protegiéndome del estrés y las pesadillas que me trajo la vida. Pero aquí nos situábamos en el tatami como un pedazo de carne sangrante. por primera vez vi a un profesor gritándole a un estudiante. Por primera vez alguien trataba de arrancarme el brazo y golpearme con él. En vez de vadear majestuosamente en una hermosa corriente rodeado por otros unicornios mágicos, estaba en una jaula con una manada de hambrientas hienas sarnosas a las que se les había tirado un pedazo de carne. Yo era ese pedazo de carne.

No me gustaba nada de lo que veía. El movimiento era áspero y preciso, el ukemi era ruidoso, la gente era sádica. Por sobre todo, no me gustaba el no saber nada y, con cada movimiento, cada técnica, esto se volvía más evidente, y no tenía la habilidad para ocultarlo. No podía realizar la caída después de recibir sus técnicas y posteriormente no podía soportar el dolor que estas causaban. No

.

 $<sup>^{36}</sup>$  *Un Bárbaro en el Jardín* es un libro de ensayos escrito por Zbigniew Herbert sobre la cultura y el arte de Italia y Francia.

conocía las armas y no entendía su importancia.

Yo tenía veinticinco años de edad, armado con mi reciente cinturón negro y un ego enorme. En mi Dojo vo era el niño elegido, pero aquí resultó que el unicornio era, de hecho, un rinoceronte que pensó que era delgado. Estúpidamente fui al entrenamiento de cinturones negros. Sensei estaba enseñando la segunda parte del Sansho<sup>37</sup>, el kata de "las tres victorias". No mostró nada de movimientos básicos, el demostró toda la coreografía con un asistente, la cual duró alrededor de cuarenta segundos y no tuve nada de tiempo para procesar esto antes de que alguien tocó mi espalda. Yo era como un niño en la niebla. No tenía idea de lo que se suponía que debía hacer. El ego me llevó ahí y ahora estaba pagando por esto. Al poco rato Sensei se me acercó y corrigió la posición de mi muñeca y después mi pierna, y ahí su paciencia se agotó. No sabía qué hacer, así que le sonreí estúpidamente. En todas las prácticas anónimas, los profesores fueron amables y alentadores. Tu querías apovo y una atmósfera de bienvenida. Tu pagaste por esto, aquí lo tienes. Aquí, el profesor<sup>38</sup> me miró nuevamente, entendiendo que era una causa perdida y que sólo estaba perdiendo su tiempo. Él frunció su ceño y se alejó sin decir una palabra.

Los años pasaron, y después de que regresé de Londres, cambiamos en dirección al Birankai, la cual era de organización de Sensei Chiba. Tenía mis dudas, después del primer encuentro mi ego estaba todavía herido, pero estaba inevitablemente absorbido por este sistema, aunque debo decir, que el fuego real había aparecido justo después de nuestro contacto directo. Fue en este momento que, en las montañas de Alsacia, en un pequeño pueblo Labaroche, en abril, se realizó un campamento de entrenamiento de alumnos de Sensei Chiba. Alrededor de cien o doscientas personas llegaron.

-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Sansho. Corresponde a tres katas de Jo (bastón corto) desarrollados por Sensei Chiba.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Se hace referencia a Sensei Chiba.

Por algunos años asistimos, aprendiendo lentamente el sistema. Fue quizás en 2001 cuando entendí que quería vivir del Aikido. Terminé mi carrera universitaria y traté de acomodar el entrenamiento con el trabajo. Después de algunos intentos, comprendí que nada me interesaba más que el tatami, y que en cada trabajo estaba simplemente vendiendo mi tiempo el cual podía estar usando en mi propio desarrollo.

Recuerdo la conversación que tuve con Sensei Daniel. Manifesté que quería convertirme en un profesor, y me miró y dijo "accederé a esto con una condición: que vayas con Sensei Chiba y te conviertas en su uchideshi y que te quedes hasta que él esté de acuerdo".

No estaba sorprendido, pero estaba aliviado. Después de mi regreso de Inglaterra estaba desilusionado y perdido. No sabía qué hacer conmigo. Una tarde estaba caminando de vuelta a la casa de mis padres. Caminé por el parque Lesnicki y después de cruzar el puente bajé por un camino empinado. Aquí fue donde pensé en el legendario San Diego. En este enredado desastre de duda, arrepentimiento, desilusión y futuro incierto, la respuesta apareció. Un desafío. Un legendario infierno. ¿Por qué no? Era una decisión ideal.

Las clases de niños eran prósperas, así que tuve suficiente dinero ahorrado para el ticket de viaje y comida. Unos pocos meses después Sensei Daniel oficialmente me pidió que lo hiciera y la única cosa que faltaba por hacer era pedírselo a Sensei Chiba. No obstante, como si el destino lo hubiera previsto, unos pocos días después del próximo encuentro en Labaroche me quebré dos costillas en el tatami y me movía con gran dificultad. Sin embargo, igualmente fui ahí, y por una semana miraba el Aikido desde una silla seis horas al día. Amaba los entrenamientos, pero mirarlos de esta forma era de lo más aburrido que hay. En el tercer día me quedé dormido y me caí de la silla, una estúpida acrobacia que se convirtió inmediatamente en un chiste entre todos. En el cuarto, me puse ropa apro-

piada y fui a pedir mi inscripción como uchideshi. Los profesores vivían en una linda casa con jardín algunos de ellos estaban sentados en la mesa del patio. Alguien me dijo que sería difícil. De lo único que me avergonzaba era de que no podía entrenar así que no podía mostrarles de lo que era capaz. No les di el día exacto de mi llegada, porque todavía tenía que obtener mi visa. Fue dos años después que pude eventualmente hacerlo. Fui a la embajada en Cracovia probablemente cuatro veces rogando en una multitud de montañeses. Fue durante este periodo que terminé en Estrasburgo entrenando con Sensei Gabriel Valibouze, quien fue, tiempo atrás, uno de los más importantes profesores del sistema<sup>39</sup> en Europa. Finalmente, por algún tipo de milagro, obtuve mi visa, y en diciembre de 2003, fui por primera vez a San Diego, a vivir como uchideshi de Kazuo Chiba.

-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> En referencia al sistema Birankai.

#### Dinero



**L** El dinero es tu sirviente si sabes cómo usarlo. Si no sabes, se convierte en tu maestro".

- Publilius Syrus

Cuando sigues tu pasión, el dinero es tu principal obstáculo, y la mejor excusa. La innovadora autobiografía *Okrążymy świat* raz jeszcze (Daremos la vuelta al mundo una vez más) cuenta la historia de cómo, en el año 1926, dos veinteañeros de Poznan comenzaron una travesía alrededor del mundo, con unos pocos jarros de mermelada y pepinos encurtidos. Les tomaría cuatro años, y visitarían Suiza, Noruega, Holanda, Francia, Brasil, Argentina, Chile, Méjico, Estados Unidos, Cuba, Japón, China, Indochina, Malasia, Ceilán, Tanzania, El Congo, Senegal, Marruecos, España, Francia, Italia, Austria y Checoslovaquia. 1926. Con apenas algo de dinero. ¿Qué decir de las salvajes aventuras de Kazimierz Nowak<sup>40</sup> ? Un hombre que, en los años treinta, viajó alrededor de toda Áfri-

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Kazimierz Nowak (1897-1937) fue un viajero polaco, corresponsal, reportero v fotógrafo.

ca en bicicleta, camello y canoa. De norte a sur y de vuelta nuevamente. Defendiéndose de los leones con el bombín de su bicicleta. Todo es posible si lo quieres. El dinero no es importante a menos que sea importante para ti; si lo es, sólo ahí las imposibilidades emergen.

La pasión esta medida por el precio que estás dispuesto a pagar por ella. Eso es todo. Para mí, el dinero siempre pudo encontrarse, porque las prioridades estaban establecidas. Cuando la gente de mi edad pide créditos hipotecarios para pagar por un apartamento, yo pagué un arriendo por una pieza. Cuando pedían prestamos al banco por un ostentoso automóvil nuevo, yo tomaba el tranvía. En mis años de perseguir el conocimiento y buscar por un profesor, no tenía ataduras deteniéndome. Un teléfono de prepago, todas mis posesiones en dos bolsos, sin préstamos. Encontrar a alguien para cubrir el próximo entrenamiento, y la semana siguiente podría estar en el otro extremo del mundo. Sin una esposa, sin hijos, sin créditos, sin deudas, sin contratos.

Por muchos años vivía en piezas arrendadas. Jugaba a ser un samurai, lo más caro que tenía era una espada. Unos pocos libros, un bolso lleno de ropa y las paredes cubiertas con espadas de madera, palos y arcos. Nada distraía mi atención del entrenamiento y viajar al extranjero a seminarios. No sé a cuánta gente he ofendido y he hecho enojar. No conocí a nadie fuera de este mundo. Ellos no me entendían, y yo no los entendía a ellos. A veces la vida nos amarra a un lugar con una red de telarañas. Como veinteañero podría irme lejos por medio año y nada pasaría. Ahora me toma tres semanas para prepararme para un viaje de dos semanas. Pilas de cuentas, docenas de llamadas. Para el profesor, el tiempo de la búsqueda abierta y estilo de vida gitano termina alrededor de los treinta años de edad. No puedo ser un niño eternamente porque es alrededor de este periodo en que las responsabilidades sobre otros comienzan a aparecer. Pagué por la mayoría de mis viajes por mí mismo. El

primer semestre en california fue caro, en la mitad de mi estadía mi dinero se acabó y mi ticket perdió su validez. Andaba por ahí fútilmente, preguntándome si los problemas se resolverían solos. Los sábados y domingos, trabajé un poco en una construcción, suficiente como para comer, pero no para volver a casa. Finalmente, uno de mis amigos de Chicago me contactó y por dos semanas fui a trabajar en la construcción de un edificio con otros polacos.

Liderar el grupo de niños me pagó lo suficiente para irme y, después de algún tiempo, Sensei Chiba no quiso tomar nada de mi dinero por vivir en el Dojo. Otros profesores también hicieron lo mismo cuando olían en mí una locura similar a la de ellos y tomaron una cantidad simbólica de dinero.

Por los últimos quince años he estado en Francia cuarenta veces, quince veces en Inglaterra, cinco veces en Suiza, tres veces en Austria, cuatro veces en Kenia, tres veces en Chile y seis veces en los Estados Unidos. Estuve un año en Londres y otro en San Diego. También estuve en Japón y Canadá. Ahora es más simple, voy como profesor y aquellos que me invitan cubren mis gastos. Sin embargo, al principio fue difícil. Por todos esos años de entrenamiento, hice alrededor de sesenta y cinco semanas de campamentos de entrenamiento. La mitad d estos se llevaron a cabo en el extranjero. El costo de una conferencia de una semana de duración en el extranjero era aproximadamente un mes de pago promedio en Polonia. Somos un país pobre y no tenía muy buena salud. Por años, fui a esos campamentos con sándwiches en mi bolso, sirviendo agua hirviendo en fideos instantáneos, y sentándome, haciendo durar dos horas a un jarro pequeño de cerveza.

Irse es adictivo. Lo tuve fácil porque había tomado mis alternativas, quería vivir de esa forma y ese era el precio. Para mis estudiantes es una pasión y diversión. Simplificándolo, hasta cuando tienen treinta años, ellos van con la corriente y gastan todo su dinero en seminarios y campamentos. Después de esto, la vida los alcanza y

lo dejan todo por créditos y préstamos. Los nuevos, llenos de pasión, toman su lugar.

El fuego real es sentido por gente con pasión, y son los únicos que valen la pena trabajar con ellos. Yo era pobre y estaba hambriento en el otro lado del mundo. Pero siempre había alguien que me ayudara porque sentían el fuego honesto dentro de mí. Ahora soy yo quien paga por el entrenamiento de mis uchideshi. Recientemente un amigo me contó la historia de cómo en los años ochenta, con sus sándwiches empacados, por medio de aventones viajó a Alemania con sus amigos a un seminario porque alguien les había dado tickets gratis de entrada. Toda la familia contribuyó y se las arreglaron para recolectar diez dólares. Perseguidos por toda Europa por pura pasión y hambre de aventura, llegaron a su destino. El profesor no aceptó su carta de recomendación y demandó que pagaran. Para ellos, era una cantidad inimaginable de dinero. En tan sólo unas horas, las personas que participaban en el entrenamiento se reunieron y pagaron por sus lugares.

#### CAPÍTULO DOS

# **UCHIDESHI**

#### Chiba



Soy Hub McCann. Luché en dos guerras mundiales y en incontables guerras más pequeñas en tres continentes. Llevé a miles de hombres a la batalla; desde caballería y espadachines hasta artilleros y tanques. He visto las cabeceras del Nilo y tribus de nativos que ningún hombre blanco ha visto antes. Gané y perdí una docena de fortunas, maté a muchos hombres y amé a una sola mujer con una pasión que una pulga como tú no podría comprender. Ese es quién soy. Ahora, iVete a casa Chico! Robert Duvall as Hub McCann.

Para entender quién era Chiba, hay solo una cosa que necesitas saber: pertenecía al grupo de raras personas que se enamoran de una cosa y dedican su vida entera a ello. Todo su tiempo, toda su atención. Era un soldado, uno que servía al Aikido. Él creía en su misión y sacrificó todo de sí por ello. Por esto abandonó Japón. Bajo el comando de O'Sensei estuvo 10 años en la barbárica Gran Bretaña donde cocinaban demasiado el pescado y siempre llovía. Bajo las mismas órdenes, estuvo esos años construyendo las bases de la organización internacional en Tokio, y, siguiendo otro comando, se fue a pasar el resto de su vida en Estados Unidos. Todo porque cuando era joven en una pequeña tienda en Tokio se

cruzó con un libro acerca de Aikido y vio por primera vez el retrato de Ueshiba. Aparentemente este fue el momento en que comprendió que quería seguirlo. Hizo sus maletas y por tres días se sentó en frente del Dojo esperando la aprobación para entrar. La gente normal y serena se aterroriza ante estas personas; y deberían. Para él, el entrenamiento o estudio no eran un pasatiempo sino un sentido y el centro de su vida. El resto sólo fue efecto secundario, un matrimonio arreglado por Ueshiba, una casa cerca del Dojo. No había vacaciones, únicamente escuelas de verano, dormir era sólo un descanso del entrenamiento. Fue el anfitrión de la primera generación de uchideshi, por lo que incluso tuvo que renunciar a su privacidad. Su hogar y el Dojo estaban entrelazados: se entregó por completo a la gente. Es este tipo de personas que debes temer porque con cada gesto, cada palabra, te muestra que no estás haciendo lo suficiente.

Para la mayoría el Aikido es un lindo hobby, una interesante forma de pasar el tiempo. Él era un apóstol y un loco, y nosotros estábamos jugando con eso mientras él sacrificaba su vida. Como un niño que juega con la pistola de su insurgente padre. En otro tiempo y lugar, lo más probable es que se parara con un hacha, en la línea del frente del ejército, o fuera un piloto kamikaze<sup>41</sup> o un terrorista suicida. ¿O quizás estoy en un error, y podría haber sido un monje? El Aikido fue lo que lo definió. Fue apartado de Japón, sin embargo, lo llevó a todas partes del mundo con él. De esta manera, después de miles de años tenía más del viejo Japón dentro de él que lo que le quedaba en su tierra natal. Arrancado del campo de batalla 300 años atrás, esta era la forma en que hablábamos sobre él. El arte por el que sacrificó su vida no era su máscara, era solo él. Por eso no pudo desempeñar el papel de maestro pacífico.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Kamikaze (viento divino); división militar de la segunda Guerra mundial, en la cual pilotos japoneses eran asignados para realizar ataques suicidas.

Así era su vida: complete, natural, honesta y orgánica. Él vivía con fascinación e ira. Con mucha paciencia y ataques de rabia. Para nosotros era el dios del Aikido. Un dios preocupado que acepta el trabajo duro en silencio sin elogios y, por las faltas nos castigaba con rabia divina. Rompió huesos, gritó y golpeó.

Era un hombre vivo, sin máscaras. Una leyenda, uno de los pocos estudiantes vivos de Ueshiba. Después de años pasados con el fundador, sabía lo que estaba haciendo, y nadie podía desafiar esto. Dentro de él tenía una verdad última que todos tuvieron que aceptar. Lo que estaba haciendo era hermoso, terrorífico y verdadero. Alrededor de su núcleo, como alrededor del ojo de un ciclón: manos rotas en círculos, cirugías de rodilla, moretones, dolor, estrés, miedo y un mar de sudor. Chiba fue honesto y abierto con cualquiera. Cualquiera podía entrar al interior si lograba enfrentarse a lo que sucedía fuera.



#### Uchideshi

Mientras Jesús caminaba junto al mar de Galilea, vio dos hermanos, Simón, llamado Pedro y su hermano Andrés. Estaban echando una red al lago, porque eran Pescadores. "Ven, sígueme", dijo Jesús, "y te enviaré a pescar personas". Enseguida dejaros sus redes y lo siguieron".

- Mateo 4: 18-22

En Japonés, el término "Uchideshi" significa estudiante viviendo dentro del Dojo (deshi- estudiante; uchi- dentro), como opuesto a Sotodeshi, un estudiante regular que vive en sus propia casa y viene sólo por entrenamiento. Uchideshi es los restos de una relación primordial y muy personal con el maestro. En nuestra cultura equivale a un jornalero o un escudero.

Imagine esto, mi querido lector: un joven aparece en la puerta de un taller de zapatero y es recibido en el trabajo. Duerme en una pila de sacos en un cuarto trasero, limpia, hace las compras, sirve a la familia de su maestro. A medida que pasa el tiempo, comienza a realizar trabajos sencillos, que no requieren mucha habilidad. Luego recibe tareas singulares y más complicadas. Se traslada del

sótano a una pequeña habitación. Llega a conocer al maestro con todas sus virtudes y defectos. Soporta el humor y la malicia. A medida que pasa el tiempo, abre y cierra el taller. El maestro le da una parte de sus propios deberes, el mismo, quedándose sólo para supervisar el trabajo. Finalmente, un día, después de años viviendo juntos, el joven recibe el título de maestro y la aprobación para establecer su propio taller, o tal vez incluso se haga cargo del taller del propio maestro. Todo este proceso lleva años y se entrelaza con la maduración física y la transfiguración de un niño a un hombre. Este modelo existía principalmente en cada cultura. La transmisión de un oficio, de artesanía y de habilidad, se produjo en una relación de uno a uno. De corazón a corazón, como solía decir Sensei.

El uchideshi vive en el Dojo, el abre en las mañanas y cierra por las tardes. Él limpia, hace mantenciones y arreglos; es responsable del Dojo. Toma parte en cada una de las clases. Está constantemente cansado, somnoliento y hambriento. Él congela su vida, no tiene una relación, no trabaja, no estudia. El Dojo, para él es una mezcla de monasterio y prisión donde se apunta por sí mismo. Usualmente viaja desde muy lejos. Los uchideshi viajan de distintos países, y hablan diferentes lenguajes. Como Rob Cole, el héroe de El Médico, un libro de N. Gordon, quien tuvo que viajar por todo el mundo descubierto en ese entonces para seguir su verdadera vocación. Muchos uchideshi tienen que aprender un lenguaje extranjero, vender la mayoría de sus pertenencias y emprender el viaje de su vida. Como el salmón contra la corriente: en nombre de la existencia y la muerte. La importancia de este mensaje se condensa en un símbolo, la mano impresa de Chiba Sensei, un sello colgado en cada Dojo controlado por él.

Este modelo es, por supuesto, entrelazado con la relación entre padre e hijo y este aspecto no puede ser ignorado. Un maestro como sustituto de un padre es la fuerza vinculante. El fenómeno del uchideshi que realmente me interesa no tiene nada que ver con el de ser estudiantes. Se aplica a un tipo de personas muy específico y compararlos con estudiantes normales sería perjudicial para ambos lados.

La relación Sensei-Uchideshi es especial y personal. Despierta emociones extremas ya que la relación con el profesor trasciende los roles tradicionalmente aceptados de alumno y profesor. En muchos casos, la relación personal con una persona en particular es mucho más importante que el oficio que se enseña. El uchideshi comienza con la sensación de hambre, la sensación de "no es suficiente". Desde la conciencia de que lo que estás haciendo no es suficiente. Ser uchideshi es un estado mental en el que el sueño toma el control de la realidad. El uchideshi está haciendo lo que realmente quiere hacer, no lo que le conviene. Es el momento de enfrentarse a sí mismo y asumir la responsabilidad de su fracaso. Un joven empaca su mochila y se aleja para encontrarse a sí mismo. ¿Quizás ésta es la razón por la que, durante todos estos años, entre cientos de estudiantes, encontré solo una persona de Breslavia que quería ser uchideshi en su propia ciudad?

La verdad última de ser uchideshi nace de la elección inicial. Esta necesidad no prospera en todos los suelos. Un adolescente que mastica la pulpa de la televisión, para quien sus padres son una aspiradora en su habitación, no es apto para ello y no estaría de acuerdo. Este es un programa para aquellos que están aplastados, agotados, insatisfechos con la vida.

Deja todo y sígueme; ven conmigo. Vive en el polvo, en el dolor, el agotamiento, sin dormir y el descontento constante contigo mismo. Verás puertas; te las mostraré; los atravesarás si encuentras la fuerza dentro de ti. Si lo logras, nada volverá a ser igual. No mejor, sino diferente, más profundo, verdadero.

Dentro de veinte, treinta años, durante una cena con tus tías con el pelo mal teñido junto a algún tío gordo Janusz<sup>42</sup>, sobre un plato de Golabki o Bigos<sup>43</sup>, estará presumiendo que en su juventud practicó Judo, pero lo dejó por su esposa, trabajo, lesiones y así sucesivamente. Que pudo haber sido bueno, que si hubiera seguido adelante entonces... Lo único que te puedo garantizar es que miras entonces a tu hijo y él sabrá que fuiste hasta el final y no te arrepientes de nada. Eso es lo que vale la pena para mí.

-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Janusz – Nombre polaco, en la jerga polaca también es usado para referirse a un "campesino", persona de poca educación, conservadora y de estilo antiguo.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Gołąbki, Bigos – comida tradicional antigua, típicamente consumida en Polonia en reuniones familiares.



### La Olla a presión (Kocioł)44

Cada Dojo es un hormiguero diferente con roles sociales estrictamente definidos. Hay un instructor, hay un macho alfa, algunos aspirantes, algunos buenos, algunos escaladores sociales. El Dojo a veces también genera un payaso, al más lindo y algunos amigos. Un poco como un salón de secundaria. Sólo a través de semanarios o grandes campamentos de verano se reúnen sobre doscientas personas de veinte Dojos diferentes. Todos los roles sociales caen como máscaras. Todas las personas aceptan ser reconocidos por otros, perdiendo sus poderes de invisibilidad. Las posiciones construidas a través de los años se borran. Todo el mundo luce igual y un principiante puede bloquear una técnica de un maestro avanzado con barriga cervecera. En algún lugar, bajo la superficie del aprendizaje de las técnicas, se genera una súbita prueba de establecer rápidamente una nueva jerarquía.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>El título original para este capítulo es Kocioł, apodo polaco para la parte más activa de los estadios de futbol donde se encuentran los más fanáticos y hooligan (hinchas británicos que producen disturbios). Olla a presión es una Buena traducción, pero también es un apodo del dojo de Chiba Sensei en Fairmont Avenue en los 90s. El autor nunca entrenó en este lugar.

Sensei Chiba era consciente de esto, y tengo la impresión de que su presencia era capaz de limitar este estúpido comportamiento. Así es como funciona la naturaleza humana. Por supuesto, siempre ocurren situaciones similares, pero en comparación con los seminarios masivos de participantes anónimos, tuvimos mucho menos de eso.

Cada uno ve lo que quiere ver a través del filtro de su propia experiencia. Nuestra relación con Chiba fue especial y primordial, y era lo más importante para nosotros en ese momento. Como en Maslov<sup>45</sup>, la necesidad básica es salvar tú propio trasero. Era primitivo y a la vez adictivo. Llamé a esto la olla a presión, como el lugar más peligroso en las gradas del estadio. Justo al lado del Kamiza<sup>46</sup>, cerca del profesor hay mucho espacio. Los principiantes se esconden tímidamente en los rincones, los viejos maestros o los perezosos también corren desde ahí. Es un lugar para alimentar tú ego y poner en riesgo tú salud. Aquí es donde se sienta el maestro y donde descienden los leoncillos. El antiguo y actual uchideshi, el joven y el talentoso, uke a tiempo completo. Todos ellos colindan aquí y comienzan a hervir. Me encanta este lugar.

Tenía alrededor de 35 años; era grande y fuerte. Rígido, pero no había alcanzado el límite de mis habilidades. Podía ser más rápido, fuerte; más peligroso. Dejábamos el entrenamiento casi a cuatro patas. A veces debíamos tomar uno o dos ibuprofenos después de terminar. Tradicionalmente, cada día debíamos establecer de nuevo la jerarquía primitiva entre nosotros. Sensei se sentaba en

\_

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>A. Maslov (1908-1970). Psicólogo americano quien fue conocido por crear la conocida jerarquía de las necesidades de Maslov.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Kamiza – Tiene su origen en la tradición Shinto, es el lugar central del dojo. En Aikido se está compuesto frecuentemente por el retrato de O´Sensei y la caligrafía con la inscripción 'Aikido' o el nombre del dojo.

un zafú<sup>47</sup>, bajo el Kamiza y pretendía no vernos. Cuando dos teníamos conflictos, la mayoría de las veces desviaba la mirada y esperaba hasta que el problema se resolviera por sí solo. A veces se levantaba de un salto e intervenía en los casos de exceso de violencia, frecuentemente con más violencia.

Muchos no entendieron el mensaje. A través del efecto básico de conocer tus propios límites y un duro entrenamiento que irradiaba violencia estaba enviando la fuerza de su propia escuela al mundo. Sólo los jugadores pueden jugar el juego. No hubo rencor entre nosotros. De hecho, había envidia, a veces ira por la violencia innecesaria. Sin embargo, esto era como el viento, el cual pasaba y lo único que quedaba era el respeto por el trabajo del otro y la disposición a medirse con los mejores. Cuanto más sudor, más respeto. Sensei construyó esta atmosfera y fue el actor principal de la obra. La mayoría de nosotros conocía los roles y jugábamos instintivamente. La principal herramienta aquí era su reputación y el miedo. Todos los que practicaban Aikido habían oído hablar de él. Entre las docenas de maestros que estaban activos en esa época y habían aprendido de Ueshiba, Sensei Chiba ocupaba un puesto especial. Pudo unir su pasado, el tiempo que paso como uchideshi con el mismísimo fundador, con su duro carácter y su devoción única y mortalmente seria por la esencia de este arte. En un mundo sin rivalidades, sin antagonistas, creció para convertirse en Darth Vader y su Dojo era la Estrella de la Muerte. Los relatos de su brutalidad e imprevisibilidad lo precedieron, había oído hablar de esto a muchas personas que nunca lo conocieron. Crecí escuchándolos y le temía antes de conocerlo.

Aikido, en su forma más pura, cumple los sueños del arte marcial sin violencia innecesaria, que puede ser practicada por cualquiera.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Zafú – Almohada usada para sentarse durante meditación.

Atrae a las personas que quemen a las formas con mucho contacto, o por convicciones propias, eligieron un arte que les ofrece una consciencia limpia, simplemente por el mensaje ético que mantiene. Sin embargo, todos deben sentir que lo que hacen tiene sentido. Sensei Chiba, con la mirada de un Samurai, violencia y manos rotas, validó no solo su propia práctica, sino a todos aquellos que practican un suave y acogedor Aikido. Ellos lo necesitan para mostrar a todos el potencial de la violencia que hay en el Aikido. Que también podrían hacerlo de esa manera, pero deciden hacerlo de forma diferente. Sensei lo sabía y usó este hecho para construir su legendaria reputación. Por supuesto, hubo muchos que rechazaron su enseñanza. Sin embargo, de su lado tenía el haber sido uchideshi para Sensei Ueshiba y un inmenso respeto por parte de sus estudiantes. Los japoneses se apoyaron mutuamente y a pesar de las significativas diferencias en lo que enseñaban, su lealtad subvacente fue lo primero.

Obviamente, lo que muchos pensaban acerca de la brutalidad y la violencia eran una absoluta tontería. Fue una mezcla de carácter difícil y una formación psicológica de la propia imagen. Un poco como el jefe de la familia mafiosa, estaba construyendo su reputación y su escuela.

Funcionó bastante bien en el mapa de diferentes familias mafiosas que hicieron lo mismo usando su imagen para bien o para mal. Su carácter nunca permitiría el crear una masiva ola con cientos de clubes u organizaciones locales. Él destruyó todo lo que construyó, y nunca se detuvo en probar los límites de la resistencia, la lealtad y el estándar de su gente. Era su hogar. Con el tiempo, obligó a los más cercanos y los mejores a huir. En este nivel usó a las personas como peones en una partida de ajedrez. Cambiaba de tácticas, poniendo unos contra otros. Un trozo de carne, no un pastel de crema, esto es lo que a menudo venía a mi mente cuando lo observaba. Una práctica real, no una máscara o un juego artificial.

Carne cruda en el mostrador, no un postre endulzado artificialmente.

"Lo pequeño es hermoso", solía decir. No pudo construir una gran organización porque tenía que supervisar todo. Esta ruptura entre la ambición de crear un imperio y destruir todo lo que no estaba controlado definió su comportamiento. Por un lado, quería ser uno de los maestros más destacados y populares; grande, famoso, en el centro de la atención. Por el otro lado, sabía que únicamente un grupo pequeño y controlado puede trabajar en el nivel que garantice el progreso coherente con su definición. Al final, se quedó atrapado en algún punto intermedio.

El Aikido es un mundo de soñadores aficionados. No es un deporte con una estructura establecida que pueda verificarse mediante competición y evaluarse mediante una puntuación. Tampoco es un culto o una familia mafiosa; en la mayoría de los casos uno está siguiendo un pasatiempo o un sueño en su tiempo libre.

Tanto como quieras y cuando quieras. El lenguaje a través del cual transmitimos el mensaje necesita adaptarse al grupo objetivo; así es como se construye un imperio; en un mensaje simple, en un trasfondo, y sobre todo, una segura y anónima ambigüedad. Es un simple relacionador público corporativo que está envuelto por un tipo de marca mitológica. En este mundo donde el maestro es un símbolo, una imagen corporativa para cientos de clubes, organizaciones y miles de estudiantes, el contacto personal sería absurdo. Esta es la única forma en que Chiba pudo hacerlo. Cuando aparecí en la organización, él conocía personalmente a todos los cinturones negros y a mucha gente con cinturones blancos. En todos los países que el visitó, su gente siempre estaría ahí. Recordó los nombres y las historias del pasado. "Pequeño es hermoso", solía decir. Yo añadiría que también es aterrador. Anthony de Mello citó en una colección de cuentos una conversación entre dos sacerdotes:

- -En este año nuestra comunidad se ha vuelto más cercana al creador.- dijo uno de ellos con orgullo.
- ¿Conseguiste más seguidores?
- -No, iPerdimos cincuenta!

Nunca fuimos muchos en número. En su momento, en Estados Unidos, la organización creció a alrededor de sesenta clubes. En Gran Bretaña había tal vez veinte y en el continente europeo quizás quince. Dirigíamos clubes individuales en Chile, Kazajistán, Canadá, México y Kenia. No pudimos crecer porque Chiba quería operarnos como un ejército en tiempos de guerra. Odiaba la debilidad alrededor de sus seres más cercanos, a los que entrenaba intensamente. Al mismo tiempo, aceptó y recompensó con rangos a muchas personas que a menudo eran mediocres. Esta contradicción fue la razón del sumisamente leales. resentimiento de muchos cercanos, que lo acompañaron en el infierno del entrenamiento y la presión personal. Aquellos que no podían entender que otros obtuvieran gratis lo que ellos habían pagado con su vida y sangre. Al mismo tiempo, las personas que habían sido reconocidas por su rango a pesar de que eran de una organización diferente, y sin ninguna dificultad lograron acercarse a Sensei, aunque la mayoría de las veces recibían el mensaje incorrecto. Creían que el regalo recibido en tiempos de Guerra era algo ganado y bien merecido. Sin embargo, Chiba siempre estuvo en una guerra y adecuadamente a la situación, se enfrentó a mercenarios en los que no confiaba plenamente. Enredado en alianzas con otros maestros en el cuartel general y mortalmente leal a la familia Ueshiba, estaba dispuesto a morir en batalla.

Durante años lo vimos luchar en su batalla contra el mundo del Aikido. Lo vimos cuando comprendió que la Guerra solo tenía lugar en su cabeza. Cuando entendió que no hay enemigo, no hay ejércitos y nadie quería morir. Quizás esto es lo que explica su lenguaje. La forma en que quería liderar su grupo. Era una mezcla

de un jefe mafioso autoritario, un padre que criaba a sus hijos y un sacerdote. Sus palabras estaban saciadas de mesianismo y responsabilidad de mostrar un verdadero mensaje de O'Sensei a la siguiente generación.

Todo sonaba, para la gente fuera de nuestro círculo, anormalmente serio y absolutamente grandilocuente. Esto se debe a que la mayoría de nosotros tratamos al Aikido como una forma agradable de desestresarse, como cuidar peces o colecciones estampillas. Es casi como si el presidente de la Sociedad filatélica indujera a sus miembros a morir en nombre de una nueva serie de sellos decorados con jalea real o si te golpearan por rasgar la orilla del sello. El Aikido se convirtió en un pasatiempo, un producto (como el fitness, una marca registrada). Chiba no podía hallarse en este mundo porque este no era demasiado serio.

La ilusión vendió lo mejor. Se puso una máscara de bruto porque le daba libertad y alejaba a la mayoría de las personas débiles que intentaban construir su posición sin entrenamiento.

El 95% de los instructores son aficionados que trabajan a tiempo completo en otras profesiones. Dos o tres veces a la semana se ponen el keikogi, Hakama y suben al tatami. Hice esto durante años, pero en el fondo de mi cabeza siempre tuve el pensamiento de que era una fantasía. Si las artes marciales son una disciplina a la que debes sacrificar tú vida, ¿Cómo puedo enseñar si no lo he hecho? ¿Si, en realidad paso más tiempo en el retrete que en el tatami enseñando a otros; todo esto sin mencionar lo correspondiente a mi propia práctica?

Un hombre en una máquina corporativa es una cigüeña para una persona y una rana para otras. Aparte de esto está la diaria y sin sentido caza detrás del dinero. En Aikido él puede encontrar un refugio. El Dojo y el tatami se convierten en un escape de la monotonía, del trabajo duro, del papeleo interminable, la charla con los clientes. Se convierte en un santuario, un lugar en el que

interrumpes el día a día y haces algo especial que es sólo para ti. Adicionalmente, el instructor, a menudo parte del engranaje de una máquina corporativa, agotado por la cotidianeidad y el estrés del hogar y/o el trabajo, encuentra un lugar donde es medio dios. Por unas pocas horas a la semana las personas lo escuchan, nadie se ríe de él, nadie lo reprende o discute con él, nadie lo va a corregir. El Dojo, un pequeño microcosmos le financia una terapia diaria. Si agregamos aquí una aparente supremacía física, tendremos una imagen completa del juego con el papel del maestro. Evidentemente, ser profesional no significa ser un mejor instructor. Conozco a muchos aficionados que son mejores que un profesional cansado y aburrido de su trabajo. Ciertamente para Chiba, asumir el papel de un maestro a tiempo completo era mucho más simple, ya que era un japonés entrenado por el fundador del Aikido. No se arriesgó a ser ridiculizado, porque nadie socavaría su experiencia. Era descendiente de una cultura que creó este arte marcial; entendió su origen y esencia. A diferencia de nosotros, era un sirviente de un mensaje verdadero, no un surfista sobre la ola de la ilusión.

Tenía una casita con un jardín en las afueras de San Diego a pocas cuadras del Dojo. Conducía un maltratado Toyota blanco y siempre conducía hacia algo. Como uchideshi, siempre estábamos arreglando espejos rotos o un parachoques. Recuerdo a uno de nosotros furioso después de un entrenamiento pesado, que bajó al estacionamiento, se paró junto al coche de Sensei e indicando a las numerosas abolladuras colapsó: "¿Y quién es el que no tiene conciencia espacial?"

Sensei conducía este coche como un maestro: sin preocuparse en absoluto por las reglas. Una vez, en medio de la noche, lo estábamos esperando en la calle, vigilando el lugar de estacionamiento frente a la casa de uno de los instructores. De repente apareció una figura negra, resultó que estaba conduciendo

sin las luces encendidas. Ninguno de nosotros tuvo el valor de decírselo.

Siembre me fascinó el fenómeno de la creación de la relación feudal que Chiba tenía con sus estudiantes. No toleraba la resistencia; era autoritario y a veces cruel. ¿Cómo funciona este papel en la vida cotidiana actual? Aparentemente, una vez mientras pescaba, cogió el muslo de un surfista con su anzuelo.

"Corta la línea"- el surfista gritó

"Saca el gancho"- gritó Chiba.

En este diálogo, como un koan<sup>48</sup>, hay de todo. Cuanto más pienso en ello, más me aterroriza la simplicidad del mensaje.

Todo el mundo tiene que estar en una cola en la oficina de correos, pelear con ZUS<sup>49</sup> o cualquier otra cosa que tengan en Estados Unidos. En esos momentos, el papel de un gran maestro debe haber sido muy difícil para él. Sin embargo, todos los que lo conocieron confirman, no era una máscara, era él.

¿Tal vez, durante cincuenta años, creció dentro de él? ¿Cuándo sucedió esto? Después de todo, dejó Japón cuando tenía 26 años. Navegó en un barco a través del océano durante largas semanas, hasta la costa de Inglaterra. ¿Este chico ya era un maestro que todo lo sabe? Es un pensamiento estúpido. Era un niño con algún conocimiento crudo, que no estaba familiarizado con el idioma, sin dinero, probablemente siempre hambriento y asustado. Un mundo extraño y extranjero, una religión y una cultura diferentes. Nos dijo que no podía soportar el clima y la comida demasiado cocinada. Extrañaba el pescado fresco y odiaba las charlas inglesas sobre nada. ¿Era este chico, perdido en el cosmos, pero con la misión de

\_

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Koan – a partir del budismo zen. Un ejercicio en la práctica de la meditación. Una pregunta aparentemente ridícula que hace el maestro y que induce a la reflexión.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> ZUS corresponde a agencia de Gobierno en Polonia.

popularizar un arte que amaba como a una mujer, ya un maestro entonces?

Una vez, los dos estábamos sentados en un pequeño café frente a un Dojo en Adams Avenue <sup>50</sup>. Después de medio año de entrenar cinco, seis horas diarias, quería darle las gracias. Le pedí cinco minutos y me invitó a tomar un café. Eso en sí mismo fue una gran broma. Como uchideshi durante seis meses tuve una prohibición completa de beber café. Ahora, al final del entrenamiento Chiba me invitó a una cafetería y, mirándome directamente a los ojos, pidió un espresso doble. Tomé una especie de té de hierbas picante, que me dio diarrea por todo el día. En este tiempo, ya había dirigido un Dojo en Polonia que entrenó a cien personas, y había otros cien en el grupo de niños. No estaba listo, quería más. Por primera vez en mi vida sentí que estaba bebiendo de la fuente correcta. Necesitaba más y más. No quería volver, no quería engañar a la gente que veía a un maestro en mí. Se lo dije.

"Nunca estarás listo." Me miró seriamente. "Cuando salí de Japón, tenía 26 años. ¿Crees que sabía mucho? Todo lo que sé ahora lo aprendí mucho más tarde".

Volviendo a la olla a presión, estaba burbujeando con la juventud y la ambición. Había una profunda necesidad en mí de mostrar mi compromiso con Sensei.

"Tienes que decidir si quieres ser sargento o general". Me lo dijo una vez después de un entrenamiento pesado donde había estado luchando por la vida. "¿Cuánto tiempo vas a fingir que eres un adolescente?", Continuó.

Sabía lo que quería, pero dentro de mí todo se estaba rebelando contra él. Quería hacerme un líder, un instructor. Un director de una orquesta. Sin embargo, no estaba listo para eso. ¿Quizás nunca

-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Dojo San Diego estaba ubicado en la Avenida Adams, el edificio solía ser un banco.

lo quise? Cada uno de nosotros tiene su objetivo, su propia razón para ir al tatami. Cada uno de nosotros lucha con su propia suciedad, cada uno es diferente.

Conocía a gente que sólo estaba interesada en abrir las puertas a su demonio interior. Tenían el potencial de ser mucho mejores técnicamente. Sin embargo, para eso tendrían que construir una jaula a partir de la técnica y, al menos por un momento, domar su agresión y otras emociones, y esta no es la razón por la que estaban allí.



## No es un deporte, no es una recreación, es una locura

(...) Es necesario saber que el arte marcial está espalda con espalda con la muerte. Sin embargo, la muerte potencial está en un inevitable equilibrio de tensión con el deseo instintivo de sobrevivir. Este hecho se sostiene sólidamente en la mente y el cuerpo del buscador en el proceso de entrenamiento, al tiempo que enfatiza vívidamente la dignidad existencial y el respeto de la vida propia y de los demás.

- T.K. Chiba51

El entrenamiento era duro y peligroso. Éramos jóvenes y todos los días éramos más fuertes y ágiles. La sangre estaba hirviendo dentro de nosotros y la dinámica que irradiaba Sensei era como una luz verde para tus propios experimentos. Aikido se trabaja sobre técnicas repetitivas. No hay peleas de entrenamiento,

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>T.K. Chiba, Foro de Aikido, Victoria Aikikai, 1985, [online:] https://aikidosphere.com/kc-e-beware

competiciones oficiales, concursos, temporadas de entrenamiento, picos de las habilidades, equipos o representación. Esta es la mayor belleza y, por igual, una maldición de lo que hacemos. Una bendición para toda una vida de trabajo y una excusa para la complacencia y el descuido.

En judo o en lucha libre, durante la primera mitad del entrenamiento practicas tranquila y pacientemente las técnicas. Nadie está bloqueando y se practica con una pareja. Toda la tormenta de emociones está esperando la segunda mitad: el combate de entrenamiento o la pelea. Aquí es cuando botas todo lo que hay dentro de ti, bloqueas, tiras, dominas y trabajas a través de las olas de todo lo que llega a tu cabeza en los tiempos del agotamiento extremo.

El Aikido tradicional rechaza el entrenamiento de la lucha y se basa únicamente en la repetición de las formas. No hay enfrentamientos y peleas, en teoría tampoco hay rivalidad. Es sólo una verdadera ilusión, ya que la irresistible necesidad de un restablecimiento constante de jerarquía dentro de un grupo se encuentra dentro de la naturaleza humana. Por esa razón, todo un mar de emociones se ve en algún lugar bajo la superficie en casi todo lo que hacemos.

El uchideshi vive en un Dojo, entrena entre cinco y siete horas todos los días. Limpia, come y duerme. Esto es todo. Todo lo que hace está relacionado con el entrenamiento. El hombre debe cocinar en este entrenamiento. Debe practicar Aikido, respirarlo, amarlo y odiarlo. Debe quedarse en el Dojo todo el día. Debe, en todo momento golpear su cabeza en la pared de sus propias limitaciones. Debe estudiarlas sin fin. Debe intentar hacer algo cientos, miles de veces, algo que ni siquiera pudo hacer ayer. Se preocupa de todo el Dojo: limpieza, agua, gas, electricidad y los baños son su responsabilidad. No hay excusas y no hay escapatoria al trabajo, a la escuela, a los amigos. La responsabilidad, la falta de

privacidad y un lugar para escapar física y mentalmente caracterizan este tiempo.

He practicado muchos estilos diferentes y la escuela de Sensei Chiba fue la única que utilizó una terminología tan extrema. Entrenando al límite, rozando la muerte, aquí y ahora, la conciencia del lugar, el tiempo y el peligro. Todo esto suena increíblemente dramático y, para la mayoría de nosotros, es simplemente divertido. La línea clásica del arte se diluvó y la formación es, sobre todo, una búsqueda de ocio y una forma de desestresarse. Se basa en el refuerzo positivo y en llenar la demanda con la oferta. Esta manera ha creado una imagen de un sistema seguro y sin rostro, en el que nada es "demasiado". Puedes aprender un poco, cansarte un poco, relajarte un poco. Para Sensei Chiba nada era "un poco". En la relación con él nada era cómodo ni simple. En un gimnasio se puede correr en una cinta acompañado de buena música y aire acondicionado. Puedes ver chicas bonitas y desfilar con tu ropa de diseñador. Un instructor se para a tu lado y alimenta tu ego con cumplidos. Sensei, muy probablemente, correría frente a ti descalzo con una mochila llena de rocas, gritándote todo el tiempo.

Pero, tal vez, ¿fui el único que lo vio así? Tenía una fantástica sensibilidad con las personas y se acercó a todos de una manera diferente. A algunos gritó incesantemente, a otros nunca alzó la voz, había aquellos a quienes ni siquiera hablaba. Estoy tratando de encontrar palabras para expresar lo que más me llamó la atención de Sensei Chiba. La única palabra que me viene a la mente es "verdadero". El Aikido puede ser una ilusión, como el patriotismo o el amor, entonces es sólo una nube de ideas, es más un sueño que una materia tangible que se puede sopesar y medir. ¿Cuándo empezó a ser así? Parece el concepto único de evitar la violencia, que fue introducida tangencialmente por el carismático O'Sensei y encontró un suelo fértil en el occidente superficial.

Conocer un arte marcial es, principalmente, una necesidad masculina, que no tiene nada que ver ni con la auténtica situación de peligro ni con la realidad de nuestros tiempos modernos. Esto es aplicable a cualquier disciplina. Todos los profesionales lo saben, independientemente del estilo que enseñen. Estas escuelas son sistemas cerrados, la mayoría de las veces imposibles de comparar. Con el paso del tiempo, se vuelven herméticos al crear un sistema interno de rangos, títulos y jerarquía. Microcosmos pequeños y un modelo simplificado del mundo.

Desde la introducción de las armas de fuego, la dominación física se dejó de lado. Para la mayoría de las personas el conocimiento de las artes marciales se convirtió en otro atributo y un diente de tigre en el cuello del macho alfa. El instrumentalismo de este fenómeno es a la vez divertido y aterrador. En general, elegimos una disciplina que se adapte a nuestro tipo de personalidad y a nuestra forma de percibirnos a nosotros mismos. En el proceso de creación de la autoimagen de un campesino blanco típico, el entrenamiento de MMA será tan importante como una cadena dorada, un tatuaje o un pitbull. Un intelectual sobrecalificado, si fuera a entrenar en absoluto, elegiría Aikido, tai-chi o algo que encaje en su lista individual de sueños y cualidades imaginarias. Por supuesto, hay excepciones. Las artes marciales evolucionaron de sus propósitos educativos y prácticos a convertirse en un deporte que se centra en la puntuación, la afición o un servicio de negocios puro.

El Aikido no es un deporte y el entrenamiento se basa en la práctica constante de las mismas formas de una manera similar. Durante meses, años. Aikido, para la mayoría de nosotros es un hobby y no una profesión o primera prioridad. Es una forma de desestresarse, una pasión, como coleccionar sellos o mantener peces en un acuario. Dura años y para muchos es una razón de orgullo y sentido de una vida feliz.

El entrenamiento es realmente relajante. Da fuerzas para trabajar, paciencia para soportar los gemidos del jefe, la madre o la esposa. Todo esto es cierto, sin embargo, para mí, siempre fue poco. En algún lugar de la parte de atrás en mi cabeza tenía la sensación de que todo era sólo una broma, que no es lo suficientemente serio y que no estoy haciendo uso de las herramientas que llevo. Aparte de esto, estamos operando con terminología que no se aplica en absoluto a la realidad de nuestros tiempos. Pronunciamos palabras sobre la práctica dentro y fuera del tatami, sobre metas distantes y cambiar la vida. Sobre un viaje a la perfección, la práctica constante y miles de repeticiones; sobre una evolución del cuerpo y el espíritu. Estamos operando con el lenguaje de películas como Karate Kid<sup>52</sup> y Star Wars<sup>53</sup>. No hay una gran diferencia entre la percepción común de la relación entre el maestro y el estudiante en artes marciales y una conversación de Yoda con los jóvenes padawan<sup>54</sup>. De hecho, esta es una de las mayores enfermedades de las enseñanzas modernas de las artes marciales: la imagen del maestro fue tomada por la cultura pop, molida y aturdida. convirtió en una máscara fija que, por un lado, es buscada por personas que creen en esta imagen de un estudiante, por otro, por profesores que se la están poniendo y que están vendiendo lo que los clientes quieren comprar. Todo este camino hacia la iluminación me ha llevado a muchos lugares y grupos. Todos ellos eran más o menos iguales, herméticos y seguían un conjunto similar de reglas. Todos ellos, sin excepción, creían en su propia excepcionalidad. Todos ellos, antes de convertirme en un uchideshi

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Karate Kid (1984); película dirigida por John G. Avildsen sobre un joven debilucho que aprende karate de un maestro.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Star Wars; saga de películas (y otros medios) de ciencia ficción. Relata las experiencias de personajes situados en una galaxia ficticia.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> De saga Star Wars; Yoda es un antiguo maestro Yedi. Padawan es un nivel de jóvenes aprendices a Yedi.

de Sensei Chiba me decepcionaron con su falta de verdadero compromiso. Es difícil de explicar porque realmente no me considero excepcionalmente talentoso, no me gusta mi propio Aikido y no me gusta enseñar a la gente con una construcción física similar a la mía. Esta fue, sin embargo, la primera escuela y un estilo que estaba buscando valor en un intento de descubrir y atacar los propios errores. Fuimos nuestros mayores enemigos. Sensei no permitió un vano aplomo de singularidad. Todos unidos por miedo a su evaluación, también por un control real de nuestro desarrollo. Era una escuela viva.



#### Dolor



**S**al en nuestras heridas, todo un carruaje de sal, Para que nadie pueda decir que no duele.

- Rafał Wojaczek

🔽 l dolor es lo que separa la ilusión de la verdad, el sueño de la Lrealidad. Muchos de nosotros nos apegamos tanto a la ilusión que huimos del dolor y lo tratamos como inútil. Pero, de hecho, hay un buen y un mal dolor. Dolor físico, dolor de impotencia, dolor de ira y dolor del resentimiento; de experiencia, dolor por la partida de alguien y el dolor presente en el nacimiento de una nueva vida. La cáscara se rompe y algo muere en agonía para que algo más pueda nacer en el dolor.

Viviendo en un mundo de antinflamatorios, motivación, asertividad, y buscando lo positivo, nos alejamos cada vez más de experiencias desagradables. Todo tipo de dolor que consideramos malo. Fue hace sólo unos años que todas las noches regresábamos del patio de recreo o de la escuela con las rodillas raspadas, los codos y ojos negros, quemado por el sol, golpeados por el viento, con las mejillas mordidas por congelación, con alergia por una ortiga, picado por abejas y avispas, pegajosos por el jugo de nueces. Un niño de diez años tenía una navaja suiza y todos, de vez en cuando, eran golpeados con un palo o al menos una pequeña roca. En la época de mi infancia todo el mundo se quedó atrapado en una rueda de bicicleta. El dolor, más pequeño o más grande, nos acompañó siempre y conocíamos muchos sabores de él. Quemaduras, cortes, moretones, roces. Todos en un momento se durmieron con los dedos en un vaso de agua fría o calmaron sus quemaduras con leche. El dolor era parte de crecer y nadie tenía resentimiento contra él. Te duele el diente antes de ir al dentista y el dentista duele aún más.

El dolor como advertencia y como consecuencia. El dolor como algo inevitable. Dolor en los talones raspado por zapatos que eran demasiado apretados y el dolor de una astilla mal arrancada. Dolor de pequeñas agujas de vidrio y las semillas de rosa mosquetas. Como en la Matrix<sup>55</sup>, elegimos una vida de dolor para nosotros y nuestras familias. Cada dolor en nuestra garganta, cabeza o músculos que combatimos con analgésicos. Los niños se sientan dentro de las casas, frente a los televisores y lloran cuando son mordidos por un mosquito. Es un letargo mágico, como después de unas horas de ver la televisión; es cálido y el aire acondicionado en la casa, el garaje y en el trabajo nos hace vagar por la vida como en un sueño agradable.

El buen dolor es el dolor de romper este sueño. Dolor de frío, hambre, miedo, peligro. Perder el control. A veces me parece que la herramienta principal de Sensei Chiba era precisamente sacar a una persona de este caparazón. Las personas que viven en la ilusión del agradable Aikido, donde se supone que nada duele, creen que lanzar un golpe unos a otros durante el entrenamiento

\_

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Matrix (1999-2003); saga de películas (y otros medios) de ciencia ficción dirigida por las hermanas Wachowski.

debe hacerse con una sonrisa en la cara. Esa gente le picaba a Sensei Chiba como una hemorroide en el trasero. En estos momentos tenía una expresión de puro disgusto en su rostro y evitaba a estas personas como a la peste. Si tales situaciones se llevaban a cabo en nuestros seminarios, sabíamos que le esperaba la más alta "hospitalidad" de nosotros, familiarizándolo con la realidad local. Vi esto tantas veces que ya no me sorprende la estúpida reputación de esta escuela.

Invisibles para el ojo no entrenado, vivíamos en un terror de juegos de palabras, presión política y fricción mutua. No había espacio para ninguna ilusión porque cada uno de nosotros estaba ocupado con las pruebas de supervivencia u olvidarse de lo que estaba sucediendo en el tatami. Si el entrenamiento es el proceso de crianza, nuestro pequeño viaje a la edad adulta tiene que consistir en todas las rodillas raspadas, perderse en el supermercado y narices congestionadas. Si va a ser una granja de pollos con esteroides separado del aire fresco y la comida real, será un viaje a la ilusión. No sería diferente al deslizamiento de ensueño, en el mundo impersonal con aire acondicionado. Hacemos malabares con las imágenes de la cultura pop, como si después de armar un gabinete de IKEA alguien se llamase a sí mismo un carpintero. Tal vez esta sea la razón por la que esas multitudes van por Yoga, Zumba y otras tonterías anónimas. Allí puedes mantener tu burbuja, nadie te toca, nadie te da dolor, nadie te tira, te mantienes a salvo en tu propio mundo. Incluso si te rompes en sudor o te dejan jadeando, lo haces en tus propios términos y tanto como quieras.

El dolor y el cansancio fueron las primeras experiencias que la gente tuvo en la escuela de Chiba. Esas eran las puertas de un magnífico jardín. El jardín era hermoso y amenazante. Lleno de todo el desorden que te puede comer, cortarte o quemarte, pero aun así hermoso.

El dolor de un cuerpo cambiante. Dolor muscular, la sensación de dolor y rigidez de los músculos, dolor de ser arrancado lejos de la tumba del estancamiento, dolor de cansancio. Cada mañana me despertaba y me acostaba un rato sin mover los dedos (hay una canción Voo Voo<sup>56</sup> que está pintando un cuadro: "Levanto una mano, levanto la otra mano, levanto una pierna, levanto la otra pierna... Estoy vivo)<sup>57</sup>. En algún lugar del camino casi siempre había dolor que me esperaba. A veces eran simplemente músculos adoloridos, un esguince o un hematoma. A veces era algo más serio. En el mundo del dolor cotidiano, el dolor malo y grande es realmente grande y malo. Caigo al suelo, derribado por la ola de sufrimiento paralizante. Me siento mal y me encuentro en una posición fetal rodeado de gente a la que ahora odio, sólo quiero que se vayan y me dejen en paz sólo por un minuto. Tengo 45 años y durante los últimos quince años algo me duele todos los días. No puedo ver el final de esto porque el cuerpo está envejeciendo y tarda mucho más en sanar. El diablo del dolor me rodea, tratando de salir de manera diferente cada vez. El mal dolor de una rotura o fractura, la columna vertebral tensa o la rodilla siempre me aterroriza. Es un retroceso. Cortes, lesiones de hombro o incluso un brazo roto no es nada. Puedo vivir y enseñar con ellos. Lo que más me temo es la parte inferior de mi columna vertebral y mis rodillas. Esto significaría hambre y el fin del Dojo.

Un deportista tiene su carrera. Cuando tiene 30 años el tiempo de trabajo duro, dieta extrema y dolor muscular constante termina. Puede convertirse en entrenador, alejarse del deporte o jugar en actividades de ocio. Yo podré hacerlo al final de mi vida. En nuestra industria no hay jubilación. Por las mañanas, cuando tenga setenta u ochenta años, tomaré un conjunto de dentaduras postizas

\_

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Voo Voo – Banda de rock polaca.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Voo Voo *Ja Zyje* del álbum Sno-*powiazalka*, 1987

baratas de un vaso y voy a ir al tatami a las seis de la mañana. Posiblemente tendría que levantarme mucho antes para tratar de orinar. Estoy condenado a estar a la vista de los jóvenes para ver debilidad en mí.

Un joven mocoso que patea una pelota en un club de segunda liga tendrá un trasplante de ligamentos y rehabilitación sólo dos días después de una lesión. Vivimos en un mundo de centros médicos locales. Nadie se preocupa por nosotros, y una rodilla arrancada te pone sólo en la cola para ganar un tratamiento en medio año y después pasar otros cuatro en rehabilitación. El sistema te comerá y te escupirá, el más fuerte prevalecerá. Muchas personas renunciaron, no porque ya no les gustara el entrenamiento, sino porque tenían miedo de nuestra atención médica. Vi a Sensei Chiba cuyo caparazón físico comenzó a deteriorarse rápidamente y a envejecer. Vimos esta ira y rabia hacia sí mismo. Que este es el final, que el dolor comienza a comerte todos los días. Se pone cada vez peor. Las lesiones sanan más lentamente y el cuerpo comienza a endurecerse implacablemente. El dolor ya no aparece; está ahí para quedarse. Decenas de lesiones más pequeñas y grandes, inofensivas, ignoradas, a veces nuevas, a veces aterradoras. "Si te despiertas un día y nada te hace daño, estás muerto" dicen. Este dicho vuelve a mí todo el tiempo, haciéndome menos feliz y más triste.

## Lesiones

¿Por qué gritas? ¿Qué, tu pierna? Le arrancaron la cabeza a este tipo y no grita, y tú te pasas por una cosa tan insignificante.

- Józef Pilsudski<sup>58</sup> a sus soldados heridos.

Las más pequeñas eran los peores: un rasguño en la muñeca no era una excusa para perderse el entrenamiento. Después de unos días, el corte sudoroso e infectado crecería para que tuvieras que ponerle un vendaje. En lugar de secarse, se inflamaba. El vendaje se frotaba contra él, y después de un par de semanas de un pequeño rasguño se convertiría en una herida grave, llena de pus. Lo mismo sucedía con las rodillas rasgadas. Siempre cuando volvía después de un descanso al rigor de ser uchideshi, sufría de una inflamación de los nervios en mis codos. Esta incomodidad irradia hasta los dedos pequeños. En la noche me despertaba un dolor que

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>J. Pilsudski (1867-1935) estadista polaco y jefe del Estado. Es visto como un padre de la Segunda República Polaca restablecido en 1918.

hacía que ambas palmas de mis palmas se sacudieran. Desaparecería después de una semana más o menos.

Practicábamos descalzos y cada uno de nosotros, después de algún tiempo, se acostumbró a diferentes tipos de hongos que crecían en el tatami. Los franceses prefieren utilizar colchones envueltos en mantas ásperas, que son ligeramente más suaves que el tatami plástico. Después de sólo dos horas de entrenamiento en ellos la piel entre mis dedos de los pies comienza a agrietarse y sangrar. Siempre en los mismos puntos: bajo el dedo pequeño del pie izquierdo y justo a lo largo de la uña de mi dedo gordo del pie, invariablemente por más de 15 años. Lo trato con antibióticos, pero siento como si este demonio fúngico se sentara en algún lugar dentro de mí, esperando a que pusiera mi pie en el tatami, entonces ataca rasgando la piel. No se puede vendar ni ignorar.

En el caso de lesiones más graves el escenario es el siguiente: un estudiante cae gravemente y se disloca el hombro. Si nadie en el Dojo lo restablece, va al médico. El doctor le ordena que deje de entrenar durante dos meses. Sensei lo ve y dice: un mes. Un mes de sentarse en el tatami en seiza y ver el entrenamiento durante 5 horas todos los días. Una hora en seiza es un dolor puro, cinco es una pesadilla. Los trucos no ayudan, los calcetines dobles, retorcerse inquieto, estarse quieto, inclinado, cruzar los pies. Nada ayuda. Después de dos semanas, el estudiante informa que se siente bien y que puede practicar. Así es como en el Dojo se puede curar un hombro dislocado no en dos meses, sino en dos semanas.

Había leyendas entre los estudiantes sobre nuestros predecesores. Los cuentos de titanes magnificados por la época que eran reconfortantes e inspiradores. Los cuentos que se puede seguir entrenando con un hombro dislocado, lo aseguras con un tubo de una bicicleta. Las palmas magulladas e hinchadas que necesitaban frío, pero no con hielo, sino con paquetes de guisantes congelados porque se ajustan perfectamente a la forma del cuerpo. Los cortes

en la cabeza por las armas de madera deben ser vendados con la membrana de debajo de la cáscara de un huevo. Cuando la membrana se seca, parchea mejor la piel que las banditas.

Vivíamos en un mundo hermético, condenados a remedios naturales más que a los antibióticos y los rayos X. El polaco, el mexicano, el albanés, el colombiano, todos los raros de los países del segundo y tercer mundo. Sin dinero, sin seguros. Recuerdo cómo en el examen en San Francisco mi rodilla, que no se recuperó después de la cirugía, se desencajó en la articulación por un movimiento. La sensación era horrible, pero como uchideshi no podía salir del tatami y dejar de atacar. Yo era Uke<sup>59</sup>. No recuerdo quién estaba siendo examinado ni para qué grado, pero arruiné el examen de este pobre tipo. Sufrí hasta el final de mi turno y me senté en seiza con mi rodilla simplemente destruida. No podía irme así que me senté allí, como un idiota, con una pierna dolorida haciendo todo lo posible para controlar mi esfínter. Después del entrenamiento rápidamente la cubrí en hielo. El mismo día, Sensei me envió con un hombre gordo de 50 años con un peluquín. Lo llamaban Doctor Fu y era médico en los Navy Seals. Me clavó tres agujas en la rodilla, sin analgésicos, cinco centímetros de profundidad, y las enchufó en una corriente de electricidad. Al día siguiente caminé sin cojear. También usamos Moxa, quemando incienso tan grueso como un pulgar, para poner en los puntos con dolor. En la habitación había un armario lleno de vendas, órtesis. teníamos bastones e incluso una vieja silla de ruedas. Había aparatos de cuello, una nevera llena de compresas de hielo y podías comprar una pomada de árnica en la oficina. Una lesión era parte de la práctica y lidiar con ella era una prueba, una oportunidad

\_

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Uke – persona que está atacando u recibe la técnica con una caída o una recepción de la técnica por una caída o rodando.

para probarse a sí mismo. Las poses y técnicas estudiadas eran sólo una ilusión si el dolor te destruía y simplemente caías al suelo.

Algunas de las formas, especialmente las en las que usas armas, estaban inevitablemente conectadas al dolor y eran una prueba de fuerza de voluntad y determinación. Recuerdo Kiri Otoshi60 con dos compañeros. Atacas la cabeza de tu oponente con una espada de madera y él sale de la línea y corta con su espada, una y otra vez. De vez en cuando se golpea la mano. La ola de dolor va directamente a la cabeza y la mano se abre. No puedes parar porque la otra persona ya está esperando el ataque, así que comienzas a cometer errores. Los golpes ahora vienen con más frecuencia, y el lado exterior de la mano comienza a hincharse como una pelota. A menudo, la piel se desgarra y comienza a sangrar. Cada golpe ahora duele mucho más. La debilidad se apodera del cuerpo y cada samurai se transforma en un niño tembloroso. A medida que pasa el tiempo aprendes a observar este proceso y a notar cuando empiezas a perder el control. La forma funciona cuando dejas de temer al dolor. Dejas de temer el dolor cuando te acostumbras a él o cuando te vuelves indiferente. Esta es una diferencia entre el arte y el deporte: no entrenamos a las personas para que ganen. Los preparamos para morir, dignos y sin remordimientos.

¿Cómo practicar para que no se convierta en una banalidad? Después de todo, sabemos que nadie va a morir aquí. La gente ha estado practicando Aikido durante casi ochenta años y, creo que nadie ha muerto en el tatami. Una vez leí sobre un hombre que, durante una práctica en la sede de Yoshinkan, una de las líneas de Aikido, cayó después de una técnica y nunca se levantó. Sin embargo, sufría algún tipo de enfermedad terminal y su familia

-

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Kiri Otoshi – una técnica de la escuela de Chiba Sensei practicada con una espada de madera – bokken

estaba preparada para un acontecimiento tan doloroso y repentino. Especialmente significativa fue la reacción de su esposa que se acercó a los instructores y les dijo:

"Estoy feliz que murió aquí. Amaba este lugar; fue una buena muerte".

Una vez estaba regresando medio consciente de una cirugía de rodilla. Recuerdo que estaba en un elevador de vidrio cuando el doctor me dijo:

"Para ti, el deporte ha terminado. De ahora en adelante es sólo pasear".

Ni siquiera fue una cirugía seria. Artroscopia de rodilla: tres pequeños agujeros y resección del menisco. Se "arrastraron" alrededor de la rótula y eso fue todo. A las personas les trasplantan los ligamentos o a los huesos rotos perforados se agregan tornillos para luego volver a hacer la actividad sin la cual no pueden vivir. Acababa de terminar mi primera estadía de seis meses en San Diego. Era fuerte y creía en lo que vi allí. Sabía que soy yo quien es el dueño del cuerpo, dueño de la rodilla y no al revés. Fue mi primera lesión grave y recuerdo que me preocupé después de la conversación con mi médico. No le creí, pero estaba preocupado. Sabía que seguiría practicando y nada iba a cambiar eso. Sentí que lo que hay dentro de mí es mucho más fuerte que mi cuerpo, mi caparazón, que este cuerpo, esas lesiones, están allí para cumplir su propósito. Ahora, después de muchos años, sé que ni la lesión ni la cirugía fueron lo suficientemente graves como para detenerme. No entonces, no ahora. Esto es precisamente lo que separa a los locos de los aficionados. No podemos parar porque es lo único que nos hace lo que somos. No tenemos nada más.

Mi rodilla se rompió un martes por la mañana, el jueves por la tarde tuve un tratamiento, el sábado me dieron el alta y el lunes tuve cinco entrenamientos. Ya he dirigido clases con las costillas fracturadas o rotas, con conmoción cerebral, dedos rotos, nariz

rota, he dirigido clases con fiebre alta, con conjuntivitis viral, durante años he estado curando nuevos tipos de pie de atleta. Me he roto el pie en la parte media, roto ligamentos claves y muslos, cojeé alrededor de la sala de entrenamiento apoyado por un bastón cuando tenía ciática. Una vez estuve acostado en el tatami durante doce horas cuando mi disco se había deslizado. De caminar por las montañas con el grupo de jóvenes se me generó una hemorroide en el trasero, que era del tamaño de una pelota de ping pong. Durante una semana entrené sin caídas, con un metro de cuerda en el trasero. Nada de esto detuvo mi entrenamiento por más de dos días. Había tanto de esto que a veces ni siquiera sé si algo me pasó a mí o a alguien más. Cuando el entrenamiento es el obietivo, no hay nada especial en eso. Cuando la meta es algo diferente, el dolor te detendrá. No quiero idealizar este enfoque porque también hay algo enfermo, pervertido o torcido al respecto; pero la fuerza que hav dentro de esto es notable.

Stevie de Inglaterra fue golpeado en la nariz con un arma de madera mientras estaba en el medio con Sensei, delante de todo el mundo. Corrió al vestuario, la colocó en su lugar, puso tampones en sus fosas nasales y regresó para continuar entrenando. Michał, mi estudiante, fue golpeado en la cara por mi codo justo antes de su examen. Corrió para recolocar su nariz sangrante, justo delante de los ojos de su madre, regresó y aprobó un hermoso examen. Rompí uno de los huesos en el antebrazo de Krzysiek cuando hacía kotegaeshi<sup>61</sup>; él ni siquiera lo sintió, pero todos los principiantes en el entrenamiento gimieron. Lo envié directamente a la asistencia pública y regresó con la mano en un yeso para ver el resto del entrenamiento en seiza. Roo en San Diego se perforó el talón con una

-

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Kotegaeshi – una técnica para Aikido que se basa en la flexión de la muñeca.

espada afilada mientras hacía un hermoso salto con shomen<sup>62</sup>. Ella misma fue al hospital, donde le pusieron puntos. Volvió a tiempo para ayudarnos a preparar la cena para Sensei. ¿Más? Hay más de eso. Se podría hablar de ello durante horas, ya que la atmósfera correcta da a luz un verdadero e ilógico fuego. En el lugar donde se hace de verdad. En el lugar donde realmente está sucediendo.

"¿Pasa algo malo?", preguntó Sensei cuando intentamos levantar nuestros cuerpos de un charco de sangre.

"Estoy bien" era nuestro mantra.

Esto no es nada especial. No te compadeces de ti mismo. Los otros lo tienen mucho peor. Es sólo un hueso roto. En algún lugar, a lo largo de los años de esta locura, aparece la capacidad de ignorar asuntos triviales. Internet está lleno de ello: boxeadores con hombros dislocados, un corredor de esquí que gana con la pierna rota.

Un síndrome de renunciar al dolor, esconderse detrás de una enfermedad es algo natural. Una lesión despierta compasión, piedad, voluntad de ayudar. Por un momento estamos en el centro de atención. Es una adicción y conozco algunas personas, incluso entre los avanzados, que eran adictas a estar enfermas. No es una hipocondría normal, sino un tipo de Aikido perverso. Las personas se esconden en una o cientos de enfermedades, llegando constantemente con nuevos síndromes de piernas inquietas o un oído alterado.

Estoy entrando lentamente en una edad en la que comenzaré a pagar por mi estupidez. Por entrenar con un hombro dislocado o matar mis rodillas sin calentar. Como respuesta a una pregunta que Sensei me hizo después de mi lesión, dije con jactancia, que mis rodillas han sobrevivido a la cirugía como si no fuera nada.

"Tuve suerte", le dije.

<sup>62</sup>Shomen uchi – espada básica cortada desde arriba de la cabeza.

"No la tienes", respondió tristemente, "Tu cuerpo es fuerte, pero perderás esos músculos alrededor de los sesenta. Luego todas las lesiones volverán una vez más, pero mucho peor. Todos los codos fracturados, los dedos, los hombros y las rodillas, todos te golpearán de una vez o una tras otra. Con reumatismo, dolor y Dios sabe qué más. Estás escribiendo un libro que, eventualmente, leerás..."

Obviamente, a ninguno de nosotros nos importaba eso. Nos fascinó la atmósfera y el poder de esa gente. Mientras estaba en medio del tatami, Gabriela, una periodista de gran altura de Australia, golpeó a Sensei Chiba con una espada de madera. La piel de su frente se abrió y se fue por un tiempo para detener el sangrado. La chica se congeló, aterrorizada por la idea de lo que va a pasar ahora. Sensei salió de su oficina con una sonrisa en los labios, apuntando a su frente.

"¡Excelente Shomen, justo en el medio!"- dijo sonriendo.

Nunca lo mencionó de nuevo y para nosotros el mensaje era claro. Nadie es perfecto y todos sangramos, lo único que importa es si lo hacemos con clase y dignidad.

La historia más conmovedora para mí es una que escuché de un tercero, así que ni siquiera sé si era completamente cierto, sin embargo, se convirtió en una inspiración para mí durante muchos años y en varias ocasiones me dio fuerza para ganar la batalla con los gemidos de mi cuerpo. Uno de los profesores franceses se sometió a una cirugía renal. La recuperación se complicó, ya que se infectó, así que tuvieron que abrirlo de nuevo. Las complicaciones habían paralizado su cuerpo: el hombre estaba en el hospital, pesando no más que la piel y los huesos. Todo el mundo estaba aterrorizado y poco a poco comenzó a decir sus despedidas. El mensaje de Sensei Chiba era simple. Expresó su simpatía y luego dijo:

"Mueve tu trasero y mejora porque alguien necesita cuidar del Dojo. La cirugía es la cirugía, pero ¿por cuánto tiempo te quedarás aquí?"

No sé lo cierto que es, pero para mí es una herramienta poderosa. En este preciso momento, estoy sentado en mi oficina después de cinco horas de entrenamiento. Mis estudiantes del grupo avanzado hacen pull-ups en una barra, algunos están lanzando cuchillos a un objetivo. Tengo hielo en la rodilla que se hinchó ayer sin razón aparente, y ahora es el doble de grande que la otra. Hace dos semanas me crujió la espalda por lo que no pude reverenciar durante cuatro días, luego me golpeó la gripe. Hubo un tiempo en que las lesiones no sanaban durante años. Como un pequeño diablo viscoso, daban vueltas dentro de mi cuerpo, royendo algo nuevo cada día.

Después de algún punto dejas de preocuparte. Sensei Chiba llevaba vendas y soportes como medallas, orgullosamente. Lo entendí más tarde. Era un símbolo que incluso con un hombro dañado o un vendaje, goteando sangre, no detienes tu viaje, no te escondes, no dejas el tatami. Nos enseñó lo que era importante. Después de algo así, ninguno de nosotros podía salir corriendo de la sala de entrenamiento con un dedo magullado.

Me pregunto si alguna parte de esas manifestaciones no fueron puestas en escena. Probablemente lo eran. Yo mismo he hecho cosas similares muchas veces. Quién puede soportar más, quién es más fuerte. La lucha tonta y juvenil puede convertirse en una herramienta brillante para construir un grupo y endurecer a las personas. Como cuando, en una escuela de verano en el sur de Francia, Davinder que era entonces, creo, un 4º dan, atrapó su dedo en una puerta. La sangre corrió debajo de la uña y el dedo se hinchó. Estábamos durmiendo en tiendas de campaña en el lado norte de una colina que durante todo el día era maltratada con

viento mistral<sup>63</sup>. En una pequeña casa vivía nuestro anfitrión Michael, un viejo fenómeno que mantenía un campo de marihuana bastante grande. Estábamos sentados en una mesa en el jardín, el viento soplando incesantemente en él. Ante los ojos de los estudiantes perforamos el dedo de Davinder con un alfiler de seguridad al rojo vivo. Chorros de sangre sobre todos. La presión del dedo bajó y al día siguiente pudo entrenar normalmente. En Labaroche<sup>64</sup> cortábamos las ampollas de los estudiantes que habían aparecido en sus palmas después de agarrar las espadas.

Los estudiantes pensaban que éramos lunáticos, nos miraban como si fuéramos locos, pero sabíamos que era mejor a que vieran debilidad en nosotros; entonces esta relación basada en la admiración a la vez moriría.

¿Cuándo termina el frente artificial de poder? ¿A medida que despiertas solo por la mañana, sin público y los grandes y pequeños dolores comienzan a rodearte? No es cáncer, te dices a ti mismo. Pasaré. No eres nadie especial. Un boxeador puede manejar más. Sin embargo, un boxeador, si es bueno, gana mucho dinero en lo que hace, y luego se retira. Tengo 45 años y no veo ningún fin. Moriré en la esquina del tatami como un perro: con micosis y Dios sabe qué más. ¿O tal vez, como el luchador interpretado por Rourke<sup>65</sup> en una película, tomaré los puños llenos de analgésicos y terminaré cada entrenamiento cubierto con paquetes de hielo?

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Mistral es un viento del Noroeste, que sopla de las costas del mediterráneo hacia el mar, entre la desembocadura del Ebro y el Génova.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Labaroche - Comuna en el departamento de Haut-Rhin en Grand Est en el noreste de Francia. Ubicación para Birankai Spring Camp durante muchos años.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> El Luchador (2008); película estelarizada por Mickey Rouke acerca de un luchador envejecido y en decadencia.

Cuando una joven, una uchideshi, se dañó el codo después de un entrenamiento, di un discurso motivacional sobre mis lesiones. Empecé con una conmoción cerebral, luego cubrí el tema de las narices rotas y finalmente hablé de fracturar mi pie. Los miré y en lugar de preocupación vi sonrisas en sus rostros. Les pregunté por qué estaban sonriendo y empezaron a decirme, uno tras otro, sobre cada una de sus heridas. Como si de las sombras, todo regresara. Quién llevó a quién a urgencias; fracturas abiertas, llevando a la gente a una ambulancia en colchón. Una chica que recibió una patada en la cara, que luego cubrimos de nieve ya que no había hielo, aprobó un examen para el 4º kyu al día siguiente con once puntos de sutura.

Una vez más la vida me golpeó en la cara. No eres especial. Esas personas siguen este camino como tú, pagando por el aprendizaje con sangre y dolor. Aun así, están aquí. Es fácil caer en la trampa de compadecerse de uno mismo o convertirse en un megalómano. Trabajar con dolor fue, en las enseñanzas de Sensei Chiba, algo muy básico como que el sufrimiento físico es, definitivamente, un opuesto a los sueños y la ilusión. Creo que la pelea con una imagen ingenua de Aikido fue algo que lo torturó durante toda su vida. Para él esa era la puerta que sólo podía ser abierta por aquellos con los que quería trabajar. Aquellos a los que no quería se estrellarían contra esas puertas. Dolor, sangre, lesiones — esto es lo que hace que el entrenamiento sea real. Arranca la máscara y te saca de la Matrix. Ya no eres un elfo imaginario retozando con una espada brillante alrededor de un prado. Tienes sobrepeso, la espada no es brillante, y tienes caca de perro entre los dedos de tus pies.

### Silencio

Cuando un postulante para trabajar comienza diciéndome cómo la cocina de la costa del Pacífico lo estimula y lo inspira, veo que los problemas se avecinan. Mándenme cuando sea otro lavador de loza mejicano. Puedo enseñarle a cocinar. No puedo enseñar carácter. Preséntate para trabajar puntualmente por seis meses consecutivamente y hablaremos acerca de pasta de curry rojo y lemongrass. Hasta entonces, tengo cuatro palabras para ti: "Cállate la puta boca".

-Anthony Bourdain, Kitchen Confidential

El viejo maestro acostumbraba a enseñarnos: rechacen todos sus deseos, sean como cenizas secas y flores marchitas, cierren sus labios y no los abran hasta que estén cubiertos de moho.

-D.T. Susuki, Introducción al budismo Zen

Existe la necesidad de hablar dentro de todos nosotros. Enviamos palabras vacías, las cuales son el intento de llamar la atención de otros, esta es la característica de la cultura occidental. Nos recuerda una cena familiar italiana o una

conversación casual estadounidense. Tenemos la necesidad de llenar el vacío con palabras. El silencio, desde nuestra concepción, sólo alimenta un círculo vicioso de pensamientos y despierta la ansiedad. Es un largo proceso, pero el Zazen enseña cómo hacer las paces con el silencio. La primera cosa que despierta es una corriente de pensamientos, sueños, y varios caminos que uno pudiera tomar para escapar. También percibimos una interacción con la otra persona de forma muy verbal. En el caso del profesor, esto serían largas horas en un auto, un avión, en una estación de trenes o aeropuertos.

Sensei Chiba acostumbraba decir que a través de los años que pasó con O´Sensei, durante cientos de horas de viajes acompañándolo, sólo habló con él unas pocas veces. La comunicación entre Sensei y Otomo toma lugar en un nivel no verbal. Lo que viene de forma natural y es universalmente entendido en la cultura japonesa para nosotros trae una de las más grandes disonancias. Muchas horas de silencio entre las personas, para nosotros, parece como una forma antinatural de cubrir un conflicto. Como los niños, estamos constantemente enviando señales de verificación. El rol del estudiante es simple. Ellos entregan respuestas y preguntan sólo cuando es necesario. Ellos adivinan las cosas que deberían estar haciendo y las realizan.

La primera vez que Sensei Chiba visitó Polonia fue increíblemente estresante para mí. No podía creer que el pudiera querer venir. En los tiempos en que era su uchideshi, él contó muchas historias acerca de sus viajes. Después él siempre se giraba en mi dirección y decía: "Nunca iré a Polonia. ¡Es muy frío ahí!"

Unos pocos años después organizamos un campamento de verano en Breslavia que tuvo lugar justo después de que Sensei estuviera en Inglaterra. Escribimos una invitación extraoficial, no para enseñar sino para visitar Polonia por placer. Después de unos pocos días recibimos una respuesta: "Estaría feliz de ir a por todo".

Por toda la semana estuve corriendo alrededor de él con otros, tratando de adivinar cada uno de sus deseos y bombardeándolo con palabras. Recuerdo una conversación con uno de los profesores de Londres. "Silencio", me dijo. "Recientemente lo conduje en mi auto por cuatro horas y a propósito no le dije una sola palabra. Él espera eso, no fuerces nada".

Un año pasó. Antes del próximo campamento de verano, lo llevé a pescar en un cúter (embarcación) y por un crucero por el mar Báltico. Había una docena o algo así de nosotros. Capturamos cincuenta peces, de un kilo cada uno, los cuales algunos de nosotros pusieron en hielo y ortigas para llevarlos a Breslavia para ser ahumados. Tomamos un vuelo desde Gdansk, sólo los dos. hacia Breslavia pasando por Varsovia. Fui con él hasta el aeropuerto, y resultó que el vuelo fue cancelado. El próximo era en siete horas. Estuve a solas con él. Volvimos al apartamento y teníamos todo este tiempo por delante, sólo los dos. Luego me acordé de las palabras del británico. Silencio. Me sentí culpable por el retraso y tuve la impresión de que él tenía rechazo hacia mí, pero el silencio me dio calma y una deferencia hacia la presión. Súbitamente encontré seguridad en ella y un lugar para mí. Nos sentamos todas esas horas en silencio. Volvimos al aeropuerto en silencio y, así también, sin una palabra, volamos hasta Varsovia y posteriormente a Breslavia. Durante todas estas horas, puede que le haya ofrecido café un par de veces.

Sensei contó historias de sus viajes con O'Sensei. De cómo se enteró de que en una hora irían a otra ciudad. Él tuvo que empacar y llamar a un taxi en ese tiempo. O'Sensei se subiría en el auto y después se iría directo al tren. Mientras tanto, él tenía que acompañarlo, aplastado por el equipaje, tenía que despejarle el camino, comprar el ticket y reservarle un lugar en el carro. O'Sensei actuaba como si simplemente no lo viera.

Cuando aterrizamos en Breslavia, Sensei fue a la salida, donde fue recibido por nuestros profesores. Me detuve frente a la salida. Si abandonaba la recepción, no podría recoger el equipaje.

"Podemos irnos", dijo Sensei.

"Esperemos a Piotr", dijeron los profesores, "Él no tiene automóvil y tiene que ir a recoger el equipaje".

"No hay necesidad, él estará bien", dijo, ni siquiera girando su cabeza en mi dirección. Y se fue. Ellos se fueron juntos al automóvil y me dejaron en el aeropuerto con el equipaje.

De vuelta en San Diego, una vez se confesó: "Mi padre solía decir que un hombre de verdad muestra sus dientes sólo en unas pocas ocasiones". No hay sonrisas, andar bromeando conversaciones superficiales, carcajadas, o incluso una sonrisa sin sentido.

Y, aun así, nuestra comunicación está basada en estas señales. Como niños, llamamos a nuestros padres como pollos, piando constantemente, buscando el contacto. De esta forma nunca nos dejan solos y no aprendemos a ser adultos. Es una lección para mí y que estoy todavía descubriendo. En culturas cercanas a la naturaleza un padre toma a su hijo y viajan a través de los matorrales, taiga, desiertos, en silencio. Están callados por horas para que no ahuyenten presas o atraigan predadores. Están observantes, alertas, un poco asustados. En nuestra segura realidad, esto se ha perdido en algún lugar. Puedo recordar algo de esto en mi infancia; antes del otoño e invierno cada dos días mi padre me llevaba con un trineo por leña. Estábamos en busca de leña seca o madera descartada. Con una sierra larga cortábamos todo durante horas y, alternando entre tirando y empujando, arrastrábamos todo de vuelta a la casa. No había mucha conversación en ese entonces. Había silencio. Tiempo atrás había muchos arbustos salvajes y bosques que no le pertenecían a nadie. Arbustos crecidos en exceso y árboles caídos en los campos post PGR. Posteriormente, toda el área fue domesticada, ahora todo se encuentra podado, rastrillado, perteneciendo a alguien. Estaba avergonzado por esos viajes por leña. Nadie más lo hacía y me sentía como un mendigo. La mayoría de mis amigos compraban un par de toneladas de carbón y nosotros, como indigentes, recolectábamos ramas alrededor del vecindario. Ahora veo atrás y atesoro este tiempo, quizás a lo largo de los años he idealizado esta memoria y mi trasero ha olvidado cuán helado estaba. En silencio y con frío llegué a conocer el sonido del jadeo de mi padre, el olor de su sudor y respiración. En los miles de momentos de desesperación, ira y agotamiento, construimos algo más profundo que con una conversación vacía.



# Agotamiento

Levamos a cabo el siguiente experimento: pusimos una rata en un acuario y, subsecuentemente, después de cinco minutos pusimos una segunda rata en un acuario diferente. De esta forma, en dos acuarios teníamos ratas nadando. Después de diez minutos observamos: en el acuario a mi izquierda, la rata ya estaba comenzando a ahogarse. Se vuelve débil. Puedes notar claramente que su respiración se desvanece. Tú puedes ver burbujas de aire que vienen de las fosas nasales de la rata, las fosas que se encuentran justo sobre la superficie del agua. Puedes ver ahora, subsecuentemente, la rata se debilita, y la rata se ahoga. Mientras, en el acuario a mi derecha podemos ver a la rata que fue puesta cinco minutos después. Una rata que está nadando y que va sobre una plancha de madera fácilmente. En estos momentos, la rata descansa. Incluso puede respirar un poco. Pusimos nuevamente la rata en el acuario de la derecha. La rata nada nuevamente...

- ... La décima hora del experimento ha pasado. La rata continúa nadando. Puede verse que a menudo la rata vuelve a la plancha de madera que fue puesta anteriormente...
- ... La quinceava hora del experimento pasa. La rata, que estuvo nadando por casi quince horas, se ahoga.
- De la Película Szczurołap.

Recuerdo que, casi treinta años atrás, uno de mis primeros profesores destacó que el Aikido es algo que tú estudias, no ejecutas. Es una práctica, no un entrenamiento. El punto no está en quedar cansado, sudar, tener músculos adoloridos. Lo que cuenta es el entendimiento, no la repetición sin sentido. Practicábamos tres veces por semana en un salón gigante en la calle Zielińskiego. Antes de nuestra práctica estaba la sesión de entrenamiento de Judo. Kruszvna<sup>66</sup>, Kubacki<sup>67</sup>, Bałach<sup>68</sup> v otros: sudorosos, enormes y musculosos Judoka se retiraban del salón medio muertos. En el pasillo había docenas de nosotros esperando. Esqueletos con gafas, adolescentes, y delgados intelectuales. A pesar de que, en comparación con ellos, nosotros éramos sólo un grupo de incorporaba aficionados. nuestro entrenamiento muchos elementos de fitness general, entrenamiento de fuerza o acrobáticos. No porque nosotros supiéramos la importancia que tenían estas cosas, simplemente no había buenos profesores de Aikido o bagaje en entrenamiento, así que la mitad del entrenamiento lo robamos del Judo, Karate, Lucha, y Gimnasia Europea. Al mismo tiempo, adoctrinados por los instructores y nuestro propio orgullo, creíamos que lo que estábamos haciendo era, en términos de desarrollo, más avanzado y mejor. Ahora que el

-

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Beata Elżbieta Maksymow-Wendt es una judoka polaca conocida como "Kruszyna". Compitió en los Juegos Olímpicos de verano de 1992, 1996 y 2000. Tiene 23 medallas de los Campeonatos de Polonia, 18 medallas de los Campeonatos de Europa y del Mundo. Fue tres veces campeona de Europa y dos veces campeona mundial de judo.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Rafał Andrzej Kubacki es un deportista polaco que compitió en Judo. Ganó tres medallas en el Campeonato Mundial de Yudo entre los años 1989 y 1997, y ocho medallas en el Campeonato Europeo de Yudo entre los años 1989 y 1998

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Wiesław Błach es un deportista polaco que compitió en yudo. Ganó una medalla en el Campeonato Mundial de Yudo de 1985, y tres medallas en el Campeonato Europeo de Yudo entre los años 1986 y 1990.

tiempo ha pasado y ahora, teniendo cuarenta y tantos años tomo clases privadas de Judo y Ju-jitsu. La única razón es para verdaderamente entender mi Aikido. Como un niño, justo bajo mi nariz tuve lo mejor del Judo polaco, y no hice nada al respecto. ¿Quizás es como debería ser? Para entender algo, el círculo necesita cerrarse.

Conozco personas que, en sus años de entrenamiento, nunca sudaron. La falta de una pelea abierta y una atmósfera fácil de permite manejar te esconderte en las esquinas sobreintelectualizadas, aquí es donde los maestros gordos y el parloteo vienen en lugar del entrenamiento. Sensei T. K. Chiba estuvo construvendo una atmósfera en su Dojo basada en el miedo. Autoridad, su pasado invirtiendo tiempo en compañía de O'Sensei, conocimiento, rango; todo esto está basado en una implacable sensación de miedo. Quienquiera que contradiga esto se encuentra mintiendo. El miedo de que Sensei Chiba podría herirte incluso si fueses un principiante, e incluso un tipo más interesante de miedo: que lo desilusionarías. Es un fenómeno que, incluso desde la muerte de Sensei, nos une, a la gente que fue tocado de cerca por su mano. Despierto cubierto de frío sudor en medio de la noche porque pienso que llegaré tarde al entrenamiento.

Cuando el Aikido llegó a Europa y a los Estados Unidos, como una hierba salvaje, se propagó por el mundo sin comparación. Inicialmente en Europa, después en Estados Unidos, se propagó en muchas ramas diferentes, mezclas salvajes de nuestras tradiciones, mentalidad y deseos y de las japonesas. Como una nube sin forma de ideas que no podía distinguirse, estas peculiaridades florecieron por todos lados con infinitos colores y concentraciones de toxinas. Sólo puedo imaginar qué sintieron los Shihan japoneses de los estudiantes de Ueshiba (O´Sensei) cuando vieron lo que germinó de esas semillas lanzadas al viento. Ellos definieron las enseñanzas de Ueshiba de forma completamente diferente, desde la

físicamente demandante militarista escuela Yoshinkan hasta el sistema sin contacto en que el principal objeto de estudio es la legendaria energía llamada Ki. Sensei Chiba basó su sistema en un contacto físicamente muy fuerte y una presión que impones sobre tu compañero. En el Aikido tradicional, en contraste con los deportes, el bagaje físico y la habilidad no son una parte integral de la práctica.

El entrenamiento consistía en un calentamiento, el que duraba unos pocos minutos, y el resto eran repeticiones de formas con un compañero. Eso era todo. Sensei construyó, en el mundo del Uchideshi, un culto del cuerpo fuerte. El entrenamiento era físicamente agotador si querías que así fuera. Siempre habría una forma de escapar a un ritmo más lento o doblar las reglas levemente, pero el estrés y la presión de su lado era constante. Durante mi primera visita a San Diego, un grupo pequeño de gente estaba preparándose para sus exámenes de dan<sup>69</sup> (cinturón negro). Como parte de la preparación, cada viernes, por un par de meses, todo el grupo tomaba exámenes simulados que duraban dos horas y media. Yo participaba del kenshusei (entrenamiento para instructores) y, por supuesto, como Uchideshi participaba también de estas prácticas. Recuerdo uno de esos entrenamientos en particular: dos horas y media en suwari waza<sup>70</sup>, técnicas realizadas de rodillas. Mi primer compañero de práctica se llamaba Ben y sólo puedo recordar que tenía una gran cabeza calva. Inicié dinámicamente con shomenuchi, un golpe hacia la cabeza desde

-

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> En el sistema de Aikido, los practicantes jóvenes son grados Kyu (desde 5° a 1°) y los avanzados son grados dan (desde 1° en adelante). Los practicantes con grado Kyu usan un cinturón negro. Las personas con grado dan usan cinturón negro y un pantalón ancho llamado hakama. La hakama en ocasiones puede ser entregada a personas con grado Kyu.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Suwari waza; técnicas de Aikido llevadas a cabo desde una posición de rodillas.

arriba, pero él no controló mi mano y golpeé su cabeza. Algo crujió y un momento después caí con mi codo sobre su ojo. La zona del hueso de la ceja fracturado, la sangre derramada. Alguien le cubrió con hielo y yo fui regañado por uno de los asistentes de Sensei Chiba.

"¡¿Qué sucedió?! ¡¿Por qué estás sentado?! ¡Ve y encuéntrate otro compañero!"

La siguiente fue Roo, de grado más alto y mejor que yo. Luchamos juntos hasta el final del entrenamiento. Durante este tipo de clase tú luchas por tu sobrevivencia. Es crucial el imponer tu ritmo sobre compañero. No es una pelea, no puede terminar prematuramente. El tiempo es predecible. Durará por dos y media horas, a pesar de lo que hagas durante este tiempo. Lo más importante, entonces, es imponer tu ritmo físico en el compañero, ajustado a tu propio cuerpo, longitud de la respiración, técnica y resistencia. Los primeros diez minutos son, la mayoría de las veces, suficientes para cansar a tu compañero lo bastante para ajustarse a este ritmo. Ese día Roo y yo luchamos por la dominación hasta el final. Ella me dio un ojo morado y yo ni lo supe. Sensei se sentó bajo el Kamiza, mirándonos a todos como si se estuviera alimentando de la vida esfumada en el aire. Muchas veces atravesamos lo que los corredores de maratón llaman un muro, una crisis. No sé cuántas veces me levanté, no crevendo que continuaría. En un punto, Sensei se levantó, se acercó a nosotros y corrigió algunos errores que cometíamos. Yo era joven, fuerte, y todavía no tengo idea de qué estaba hablando. Estábamos separados por una niebla; no podía ver nada a través de ella. Estaba simplemente agradecido de que me pudiera sentar. Repentinamente, me di cuenta de que nunca me había relajado tanto. Literalmente, sentí que mis órganos internos estaban colgando de la fascia. Nunca me senté tampoco de forma tan profunda en seiza. "Supongo que, finalmente, he relajado mis

músculos", pensé. En ese momento, en los vapores del cansancio, algún tipo de cofre se abrió dentro de mi cabeza con un gran crujido. Recordé que, aparentemente sólo el esfínter rectal está tenso durante toda nuestra vida. Relajé todo, probablemente también el esfinter. murmuraba mí mismo. me Instantáneamente, por supuesto, decidí tensarlo nuevamente. Estaba tan cansado que no sentía nada. Siguiendo, posteriormente, un natural patrón de lógica, llegué a la conclusión de que evidentemente había relajado mi esfínter. Me tomó un tiempo el unir los hechos. Sensei Chiba estaba diciéndonos algo, situado a un metro de mí, y sólo pensé una cosa, "estoy seguro de que me cagué, solo que estoy muy cansado para darme cuenta todavía". La conclusión hacía sentido porque estaba goteando por el sudor. El comprobarlo organolépticamente. paso el siguiente fue Lentamente comencé a bajar mi mano, la cual puse por el corte lateral de la hakama y seguidamente en la dirección a mi trasero. Ahí la mantuve por un rato. Después, lentamente, llevé mi mano en dirección a mi cara, fingiendo contemplación y profunda concentración en las palabras de Chiba, las que no pude siquiera escuchar. Probablemente me veía como un estudiante fascinado por una lectura. En realidad, estaba oliendo mis dedos, revisando si mi esfínter funcionó. En el límite de perder la conciencia, esos humos de tontería desprovistos de lógica son una poderosa y temible herramienta. Únicamente un profesor consciente de su potencial puede usarlo.

¿Qué recibes de este tipo de entrenamiento? De una forma primitiva te muestra cuánto puedes llegar a hacer. Es un mensaje básico. Después de sobrevivir tres horas de hacer caídas, no te puedes quejar de una hora de entrenamiento. Tú sabes entonces que sólo es una excusa. Solía decir a mis jadeantes estudiantes en la universidad: "Un estudiante cansado es aquel que me odia tanto que quiere abalanzarse sobre mí, pero no lo hace porque sabe que

no puede hacerlo porque no tendrá la fuerza para levantarse. Y se desmaya después de un intento fallido de escupirme. Eso es cansancio, caballeros. Por ahora, ustedes tan solo están respirando agitado". Aquella persona que corre una maratón nunca verá una carrera de diez kilómetros como un logro en la vida. El sentimiento de confianza y seguridad en sí mismo con menos miedo aparece. A nivel de grupo, la cohesión nace y es esculpida por un esfuerzo y experiencia común. Vivimos en una zona de confort. Ya sea que lo quieras o no, la mayoría de nuestras decisiones de la vida nos sirven para no ir más allá del nivel tolerado de cansancio, hambre, dolor y sufrimiento físico y mental. Sin embargo, la fuerza del humano es creada por los intentos de sobrepasar esos límites y extender este nivel. Ceremonias absurdas de iniciación, tortura en los campos militares, patadas en el estómago durante los entrenamientos de karate, son todos intentos de presionar más allá de este nivel de confort. Observarse a sí mismo en estos momentos es un tesoro, y es lo que crea las fortalezas de una persona en el mundo de las artes marciales. La técnica se convierte en una herramienta para sobrepasar el límite del agotamiento y dolor, así como correr es una herramienta para millones de aficionados que sueñan con una maratón. Cada vez: un metro, dos metros más. Cada vez con más habilidad, ellos atraviesan la ola del agotamiento, los muros de la crisis.



#### Sueño



Tan solo quería comer y dormir. Eso era todo. Siempre cansado, agotado. Siempre hambriento. Nunca descansado. Era tan importante para mí dormir, incluso por diez, quince minutos.

- Sensei Chiba sobre ser un uchideshi<sup>71</sup>.

En cualquier lugar y en cualquier momento. Incluso solo por diez minutos. Como un perro, acurrucarse en un paquete, amasando la hierba alrededor, quedarse dormido. Dormir es un escape del stress, miedo, a veces del hambre. El sueño es mío.

"Un Uchideshi es capaz de utilizar incluso cinco minutos para dormir", Sensei solía decir. "Un Uchideshi siempre está cansado, hambriento, o somnoliento. Más frecuentemente, todas esas cosas simultáneamente".

Nos dormíamos en cualquier parte: en los pisos, alfombras, colchonetas, bancos. Como sea. Solo en París, en una multitud. Yo siempre necesité silencio para eso y el haber alcanzado un cierto

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Del escrito por Sensei Chiba en Hampshire College en Amherst, Masachusetts, en 2000.

nivel de cansancio: el parloteo del resto me perturba. No obstante, cuando cruzas un cierto punto, esos problemas dejan de existir. Colapsarás en cualquier parte. Cuando el cuerpo y la mente entienden que este loco caos de entrenamiento diario no finalizará pronto, lo que te espera es un proceso de colapso. La fuerza que trajiste desde tu hogar se agota después de tres días; la próxima crisis te golpeará luego de tres semanas. La energía se acaba y el cuerpo, en pánico, busca por nuevas fuentes para reponerla. El tercer mes de una batalla diaria pasa y todo colapsa. El automóvil se enlentece, y todas las luces se atenúan y se desvanecen. Sientes como si tú todavía estuvieras yendo rápido, pero, de hecho, lo único que te mantiene en movimiento es la inercia. Lesiones leves v más graves aparecen, el cuerpo está somnoliento y el espíritu letárgico y ausente. Esto dura y dura. Inconscientemente buscas por una disciplina para comer, dormir más y entrenar más suavemente. De una forma natural el cuerpo encuentra su propio ritmo, la forma de obtener energía aparece. Un proceso de evolución comienza de forma fascinante en lo físico tanto como en cualquier otro ámbito. Aquí el sueño es uno de los elementos más básicos. Aprendes a respetarlo, en cada oportunidad, cada quince minutos disponibles. Aquí aparece esta primera noche donde súbitamente el Uchideshi se levanta y le pide a todos el irse porque debe irse a dormir. El sueño es alerta y ansioso. Todas las preocupaciones del día aparecen en él y tú estás como un animal cazado que reacciona ante cualquier crujido. Sin embargo, cada cierto tiempo este cuerpo cansado cae en un profundo y petrificado sueño y tú no te despertarás incluso si un tren pasa sobre ti. En este punto, la disposición atávica de regresar a ser un animal es omnipresente. Una vez les pregunté a unas madres que conocía si no temían el poder aplastar a su bebé con su cuerpo cuando estuvieran durmiendo. Todas me sonrieron y dijeron que esto no sería posible. Sensei Chiba, según se dice, fue capaz de despertarse cuando O´Sensei iba caminando en dirección a su cuarto. Siempre. Creo en esto, debido a que conozco el cómo duerme el corzo que levanta sus orejas. Un animal salvaje vive en tanto no sea llevado a este estado de sueño tan profundo. Como los gansos del Capitolio<sup>72</sup>. ¿O quizás, como los pequeños hijos de padres alcohólicos, quienes pueden escuchar los pasos de su padre en las escaleras desde su sueño?

Un tiempo después de su infarto, Sensei Chiba se encerró en su casa. Por unas pocas semanas no vino al Dojo. Los estudiantes avanzados me llamaron y me ordenaron que, como el solitario uchideshi, fuera a su casa y le ayudara con su jardín. Las malezas estaban creciendo mucho, y en poco tiempo los vecinos estarían llamando a las autoridades. Disfruté ir ahí y no le veía ningún problema, así que accedí. Sin embargo, había un problema. Chiba lo había prohibido, y no quería que nadie le ayudara. Aquí es cuando entendí que no sería fácil. Me enviaron hacia un hombre que estaba encerrado en una casa pequeña, armado hasta los dientes con cosas que ni siquiera necesitaba para quebrar mi cuello. Un hombre que no me quería allí y, adicionalmente, que podía sentir cuando alguien se estaba acercando mucho. Fui en la mañana, con la ilusión de que todavía estaría despierto.

Las ventanas estaban cerradas y cubiertas desde el interior con mantas y la hierba cubría hasta sus ventanas. Lucía como la cabaña de algún loco anciano de las películas norteamericanas para adolescentes. Arrancaba manojos de hierba, los colocaba en una pila, y cada cierto tiempo me asomaba para ver si las persianas se habían abierto. Lentamente me acercaba a las ventanas. Finalmente, me quedaba solo una pila de hierba faltante. Recogí una piedra plana y vi una larga serpiente posada ahí con su lengua

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Leyenda italiana sobre cómo el ejército romano refugiado en el templo de Juno fue despertado por gansos al detectar la presencia del ejército galo.

afuera. Era gorda y con un final abrupto como si hubiera sido cortado con una pala, lucía un poco como un pulgar. Era un día soleado, y su piel estaba resplandeciente. Nunca había tocado antes una serpiente como esa, y con una estupidez infantil acerqué mi palma en su dirección. Mi mano proyectó una sombra sobre su cabeza y la joven serpiente de cascabel traqueteó y se deslizó hacia la última mata de hierba en pie. Y así, por un lado tenía a un diablo que estaba seguramente mirándome desde el espacio entre las gruesas mantas y, por el otro, una joven y aterrorizada serpiente escondiéndose en las matas. Cuando arranqué la hierba hasta la última brizna, ya había desaparecido. Debió haberse escapado.



## Seiza



 $\hfill \Box$  Todo dolor es malo, no obstante, no todos los dolores deben ser evitados."

Epicuro. Carta a Meneceo

Ceiza es dolor. Seiza es una debilidad y una pelea contigo mismo. Seiza les duele a todos. Es una de las posiciones más naturales para un infante, que se arrodilla sobre sus pies. En la historia del Japón, fue el resultado de estar frecuentemente en el tatami, la posición fue también pasada a las artes marciales, desde el karate hasta el Judo, Kendo o Aikido. Es una posición ceremonial que significa el estar preparado para pelear. Una posición con la cual es fácil para pararse mientras las manos permanecen libres. Seiza es una posición formal en la cual las personas se sientan ceremoniosamente al inicio del entrenamiento (keiko) y también mientras el profesor muestra una técnica. Para la gente de occidente, esta posición es dolorosa después de solo unos minutos. Tú pierdes sensibilidad en las piernas, sientes calambres, tus pies sufren. Mientras más tiempo permanezcas quieto, el dolor es más grande. Es probablemente por esto por qué, para Sensei Chiba, esta posición fue una de las herramientas básicas de enseñanza. Cada campamento de verano concluía con una sesión de preguntas y respuestas, lo cual era odiado por los uchideshi. Cien o doscientas personas sentadas en seiza sobre suelo de madera alrededor de Sensei (el tatami ya estaba sobrepoblado) y él, por una hora o dos, contaba historias y respondía preguntas.

"Siéntense cómodamente", él diría después de algún tiempo, sonriendo.

Los invitados de fuera de nuestra escuela y practicantes principiantes confiadamente cruzaban sus piernas y se sentaban cómodamente. Los antiguos intercambiaban sonrisas amargas, ya que el juego estaba por comenzar. Las personas más cercanas a él se sentaban justo al lado suyo y hacían lo que podían para no moverse. Parecía que él podía notar cada movimiento de incomodidad. Cada vez que me apoyo recuerdo aquellas sesiones atravesando una nube de nauseabundo dolor. Puedo recordar todas las veces cuando el calambre me derrotaba y por un segundo me sentaba de piernas cruzadas, temblando con satisfacción. Dios sea mi testigo que sus ojos instantáneamente me atrapaban como un buitre hambriento. Recuerdo el dolor al borde del desvanecimiento o vomitar. Después de una semana de caer y proyectar por cinco, seis horas cada día, todo duele el doble.

Fue, quizás, en Michigan, durante uno de los últimos campamentos de verano. Nos sentamos a su alrededor, temblando de dolor. Chiba se veía estoico y su seiza era completamente natural. Entonces noté un truco que era aplicado por los japoneses y algunos americanos que acababan de regresar de Tokio. Después de cada broma de Sensei, se inclinaban hacia adelante, casi tocando el suelo frente a ellos, riendo vigorosamente. En este momento ellos cambiaban sus piernas y las estiraban ligeramente. "Tramposos"-pensé, pero en la siguiente broma yo también estaba casi al borde

de caer de frente al suelo. Al lado mío estaba un tipo que no era de nuestra escuela. Se sentó todo el tiempo con sus piernas cruzadas, encorvado como Gollum<sup>73</sup>. Repentinamente, se enderezó, se sentó en seiza, y levantó su mano.

"¿Cuáles son los significados del triángulo, el cuadrado y el círcu-lo<sup>74</sup>?" Preguntó cortésmente.

"Te odio pedazo de mierda", pensé para mí mismo, en algún lugar profundo en mis tierras de dolor.

Sensei lo miró y comenzó a explicar.

"El triángulo significa estabilidad. ¿O quizás era el cuadrado? No, creo que era el triángulo..." se rascaba la cabeza. "O´Sensei lo explicó muchas veces pero, ¿saben qué? Tenía que sentarme en seiza y estaba tan adolorido que ni siquiera le escuché".

El dolor de seiza es un dolor especial. Tú puedes aguantarlo confortablemente por alrededor de cuarenta minutos. Después las cosas repugnantes empiezan a suceder. Generalmente, pierdes la sensación en tus piernas. Hay una teoría que asegura que no debieras moverte porque si lo haces la sangre comenzará a circular nuevamente y el dolor es insoportable. Te puedes desvanecer, vomitar, puedes hacer cualquier cosa, mientras te mantengas en seiza. Una teoría inmortal de "estaré bien" se confirma perfectamente aquí.

Las colchonetas de lucha americana son probablemente las peores al respecto. El pie es posicionado horizontalmente, los dedos de los pies están aplastados contra el suelo en alguna extraña manera, y después de un punto puedes ya sentir los calambres que paralizan. En una de las escuelas de verano, me senté en primera fila durante la charla y no había posibilidad de que cambiara de posición.

<sup>74</sup> El círculo, cuadrado y el triángulo; conceptos originados en la tradición Shinto que eran comúnmente usados en el Aikido para ilustrar el aspecto físico de la práctica así como también el teórico.

-

 $<sup>^{73}</sup>$  Personaje de la saga de libros (y otros medios) "El Señor de Los Anillos", escritos por George R.R Martin.

Estaba retorciéndome tremendamente y, súbitamente, en un momento tuve un calambre en mi pie derecho. Fue la primera y única vez que decidí, en una ola de energía y determinación, enfrentar esta mierda, y me mantuve sentado. Casi me desvanecí pero lo hice. Resultó que lo que funcionó fue una tensión total del cuerpo completo. Pensé que iba a estallar, pero la ola de dolor repentinamente se detuvo.

¿Cuánto tiempo puedes sentarte así? Aparte del infierno de Ichikukai<sup>75</sup>, en que por cuatro días te sientas de esta forma por alrededor de treinta horas, lo peor para mí son los exámenes. Pueden durar hasta por cuatro horas, y como líder no puedes esperar que tus estudiantes superen el dolor si tú no eres capaz de eso. Al mostrar debilidad, les permites hacer lo mismo. Y forzarlos a hacer algo que tú mismo no haces, cometes el pecado esencial de un profesor. No envías a un estudiante en una travesía que tú mismo no pudiste acometer. Seiza es una señal física de un orden y disciplina.

"No eres nadie especial", les digo a mis estudiantes. "Cuando realmente duela, mira a la persona a tu izquierda y luego a tu derecha. Les duele de igual forma. No eres alguien especial. Tampoco lo es tu dolor. Es este cuadrado del tatami antes de ti se sentaron docenas de otros, que pelearon con el dolor como lo haces tú ahora".

Odio sentarme en seiza porque sé que es necesario. Porque duele, duele y seguirá doliendo. Porque me envía a las profundidades y todos los días es mi espejo. Seiza es estúpido, incómodo e innecesario. Esta es una explicación para aquellos que perdieron la pelea contra este dolor. Una vez me senté en seiza durante los exámenes llevados a cabo por una enorme organización. Duraron

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Ichikukai; un centro legendario en Tokio por la práctica de la purificación mediante misogi. La iniciación comprende cuatro días de estar sentado en seiza por muchas horas.

alrededor de dos horas, y la única gente que se sentó en esta posición era yo y un tipo japonés. Lo conocía porque era de los círculos de Sensei Chiba. Había sobre cien personas en esa habitación y todos se sentaban como querían.

Aguí es cuando noté cómo nuestra posición física influencia a la disciplina general. Seiza es orden: te sientas derecho y mantienes tus palmas sobre tus muslos. Eso es todo. No hay inclinaciones al frente, conversar está técnicamente restringido, debes girarte para hablar con alguien. En una atmósfera sin una posición determinada todo se desmoronó y se perdió. Al principio las personas se sentaban de piernas cruzadas, pero sin el zafu<sup>76</sup>; después de un tiempo, la mayoría de ellos comenzó a reposar desparramadamente por el tatami. Podían inquietarse, entonces comenzaron a inclinarse los unos a otros para hablar. Al principio tímidamente, calladamente; posteriormente, sin represiones, sin vergüenza, comenzaron a parlotear libremente. En la negra masa de entrenamientos Birankai serías expulsado en un destello por tal comportamiento. Detrás de mí, literalmente como en una playa, una pareja estaba recostada. El tipo estaba conversándole a una chica, contándole sus historias de vida. Miré al señor japonés y él pretendía que no veía nada de esto.

Recuerdo el culto del seiza en el Hombu Dojo en Tokio, niños de cuatro años se sentaban inmóviles por largos minutos hasta aproximadamente cuarenta y cinco minutos. Una disciplina, silencio y una posición física. La relación educativa con estos elementos se perdió en algún lugar; no tengo absolutamente ninguna idea cómo puedes darles cualquier significancia lógica y explicar a la gente polaca sobre de qué se trata. Principalmente sigo el juego con el reto dado de superar el dolor porque tal reto funciona para la mentalidad polaca. A medida que pasa el tiempo,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Zafu; cojín redondo utilizado para prácticas de meditación.

el entendimiento a través esta herramienta aparece. No obstante, más que todo, necesito forzarme, sin misericordia, a sentarme en seiza. Cada día.



## Zazen



🛴 El cuerpo ha obtenido un equilibrio. Respira hondo e inclínate a la derecha y a la izquierda. Concéntrate, siéntate inmóvil y el pensamiento se volverá impensable".

- Dogen<sup>77</sup>

La sesión de zazen comenzaba a las 6 de la mañana. Sensei a veces venía a las 5 de la mañana y se sentaba en su oficina, nadie sabía por qué. Tenía miedo de que me atrapara durmiendo, así que me levantaba justo después de las 4 de la mañana. Tomaba siestas en un sillón plegable con mi cara dirigida a la puerta de cristal que daba al estacionamiento. Cuando entraba, las luces del coche me despertaban y podía saludarlo en la puerta. Me las arreglé para hacerlo muchas veces, cada vez me miraba como si fuese un loco. Preparábamos los zafu y los zafutón<sup>78</sup> cuadrados

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Dogen Zenji fue el fundador de la escuela Soto de Zazen. La cita es de Funak Zazengi, przel. M. Karnet, Cracovia: Editorial A 2003, S.51.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Zafutón: el zafutón es un cómodo cojín acolchado que se utiliza en la meditación debajo del zafu.

para sentarnos. Zazen duraba una hora y media con descansos. Como uchideshi, era el primero en el tatami y tenía el derecho de elegir mi lugar. Siempre me sentaba en la misma esquina, al lado del botiquín.

A través de una ventana veía un poco del pavimento y un árbol. En California ya hay luz a las 6 de la mañana, y durante largos meses, alrededor de las 6:50 de la mañana, cada día vi a una mujer de mediana edad corriendo por el pavimento con su pelo amarrado de una manera divertida. Unas cuantas veces vi colibríes volando cerca del árbol. A ninguno de nosotros nos gustaba el zazen, y a los que no tenían que venir no lo hacían. Unas diez o quince personas siempre aparecían, pero eran diferentes a aquellos que trataban de arrancarse la cabeza todas las noches. La mayoría de los tipos duros huyeron a menos que Sensei Chiba, de alguna manera, los convenciera mediante extorsión, ordenándoles o mediante otras formas.

Al principio me gustaba el zazen. Tan pronto como me di cuenta de que era capaz de sentarme sin moverme durante una hora y media, decidí, dejando a un lado el dolor de las piernas y la columna vertebral, que no era tan malo. Nadie te golpea, nadie grita, nadie te pisotea. Es seguro. Me había sentado con regularidad antes, durante el invierno en Francia. En ese dojo, sin embargo, había cinco grados y me sentaba justo después de que me arrastraba fuera de mi saco de dormir. Una pesadilla de mocos fríos y helados. Era diferente aquí. El olor de la mañana en California: flores, sol, incienso. Silencio. Zazen en San Diego fue como un viaje al cielo, al menos al principio. Me senté en postura de medio loto<sup>79</sup>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> En la práctica del zazen te sientas en silencio sobre una almohada con las piernas cruzadas. Ambas rodillas deben tocar el suelo. Dependiendo de tu flexibilidad, puede sentarse con una pantorrilla encima de la otra; esto se llama medio loto, o en una posición más difícil con cualquiera de los pies estirados en la rodilla opuesta, que es loto completo.

En muchas partes de mi cuerpo soy rígido como Pinocho; sin embargo, tengo piernas con una inusual elongación para realizar loto.

Zazen durante los primeros meses fue un escape de la presión para mí. Me sentaba derecho, con la cara hacia la pared, encerrado en mi cabeza. Mis piernas, como un reloj, comenzaban a adormecerse alrededor del vigésimo tercer minuto después de tomar la posición, así lo que esperaba durante una sesión eran sólo siete minutos de un ligero dolor y mi propio oasis. Después de unos tres meses, Sensei vino a mí y forzó la parte lumbar de mi columna vertebral hacia adelante. Por el amor de Dios, no pude soportar esta posición por un momento. El hechizo se rompió y zazen lentamente perdió su encanto. Dio el golpe final después de algún tiempo. En el silencio de la mañana, en medio de una sesión, sus palabras y su voz husky entraron en nuestras cabezas como un cuchillo oxidado en la garganta.

"¡No te sientas seguro! ¡Cuando inclinas la cabeza hacia atrás, sé que estás soñando, cuando te inclinas hacia adelante, sé que te estás quedando dormido!"

Y así es como mató toda la diversión. A veces, en medio de una sesión, cuando el silencio se empapaba en nosotros, las palmas se volvían pesadas e hinchadas de sangre y nuestras gargantas se secaban. Cuando el corazón se desaceleraba y la respiración se hacía más larga, cuando ocasionalmente la realidad y el sueño se entrelazaban es cuando soltaba un rugido furioso: 'iDESPIERTA!'. Su voz era ronca y me sentía como si alguien me hubiera sacado de un agujero de aire jalándome del cabello. Mis palmas temblaban y mi corazón palpitaba. Los viernes, después de una semana de golpearnos la cabeza con palos y treinta horas de ukemi, teníamos una hora extra de zazen por la noche. Estaba cansado como el

infierno; el silencio y la oscuridad eran sólo un incentivo para que me durmiera. En gran medida, sufría a través de esta hora, cayendo en un nuevo sueño cada pocos minutos.

Una sesión de zazen no es nada. Cualquiera puede soportarla, incluso todos los días. La verdadera diversión comienza cuando haces sesshin<sup>80</sup>. Sensei hacía a los kenshusei hacer uno o dos sesshin cada año. Además, una vez al año, en el monasterio en Seattle, agotadores ocho días de estar sentado<sup>81</sup> se llevaban a cabo. Participé en un sesshin por primera vez en San Diego en abril de 2003. Volé desde Chicago después de dos semanas trabajando en un edificio en Jackowo<sup>82</sup>.

Arrastrado lejos de la tierra de los polacos y reubicado en el mundo de Aikido, me metí inmediatamente en el comienzo del sesshin. Le di a la señora Chiba todo lo que había ganado para cubrir los gastos de los meses siguientes y de inmediato me uní al grupo en un zafu. Había tal vez treinta personas en la habitación. El sesshin fue dirigido por un monje que había sido invitado por Sensei. Nos sentamos en dos filas uno frente al otro. Exactamente frente a mí se sentó Misa, un poco a la derecha Sensei Chiba. Era viernes por la tarde. Nos sentamos en una sesión que duró 40 a 60 minutos, hasta alrededor de las 9 pm, y luego el sábado de 5 am a 1 pm y de 3 pm a 10 pm, según recuerdo. El domingo de 5 am a 4 pm más o menos.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Sesshin- Una práctica zazen de varios días que consiste en muchas sesiones consecutivas de meditación que comienzan temprano en la mañana y terminan tarde en la noche. En San Diego comenzaba el viernes por la noche y continuaba hasta el domingo por la tarde.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Rohatsu Sesshin – Un sesshin de ocho días realizado alrededor del inicio de diciembre de cada año para conmemorar la iluminación del Shakyamuni buda, que ocurrió cuando vio una estrella al amanecer en el octavo día de estar sentado.

<sup>82</sup> Jackowo; barrio polaco en Chicago.

Las sesiones se entrelazaron con sutras de canto, comidas ceremoniosas en silencio, y samu (trabajo meditativo). Durante tres días me senté inmóvilmente con la conciencia de que Sensei Chiba me miraba constantemente. Se sentaba como una roca, orgulloso y recto. Recuerdo cómo en una de las sesiones de la mañana los rayos horizontales del rojo sol iluminaban la cara de Misa. La estaba mirando cuando sus ojos empezaron a lagrimear, y por primera vez vi a una persona llorando en la quietud. Yo era joven, fuerte y físicamente soporté esos pocos días con facilidad. Abordábamos todo como un gran desafío. Hacíamos esas cosas considerándolas el precio de estar con Sensei Chiba. Recuerdo a un monje que nos advirtió: 'No lo hagas sólo porque alguien te lo dice'. Tenía razón, pero los jóvenes tienen su derecho a la estupidez, y en ese entonces teníamos otras prioridades.

Durante el sesshin se llevan a cabo conversaciones obligatorias con un monje. El monje se sentaba en la habitación oscura de Sensei y frente a la entrada de la sala se colocaba una enorme campana. Durante las horas designadas nos alineábamos frente a esta campana. Uno tras otro caminábamos y golpeábamos la campana antes de hablar con el monje. Un buen líder, incluso antes de que la conversación haya comenzado, puede reconocer el estado de ánimo y tal vez incluso el carácter de la persona por la forma en que toca la campana. Me metí en la cabeza que el monje me preguntaría algo y yo respondería con lo que se me viniera a la cabeza. Estaba un poco avergonzado, pero no había otra opción, y después de tocar la campana entré en la habitación de Sensei. Me senté frente al monje en silencio, esperando una pregunta. Duró un tiempo hasta que me preguntó, con bastante impaciencia:

"¿No tienes alguna pregunta?"

Me confundí un poco y rápidamente inventé una pregunta sobre tener un apuro en la cabeza. Este fenómeno había aparecido cuando traté de centrarme demasiado en mi respiración. Fue horrible. Sentí que el mundo giraba y yo estaba retrocediendo, sin fin. También hubo una sensación de náuseas leves. Había oído hablar de personas con trastorno del laberinto repentino y describieron exactamente lo mismo. Sólo lo experimenté durante el zazen cuando cerraba los ojos y contaba mis respiraciones. Cuando aparecía la sensación, duraba incluso media hora después de que había abierto los ojos. También sentía que mis palmas, los dedos en particular, eran gordos como salchichas o globos inflados. Parecía que mi cabeza estaba en el cielo y mi trasero colgaba justo encima del suelo, como si estuviera a 10 metros de altura y me balanceara con el viento. No recuerdo lo que me contestó. Probablemente que pasaría con el tiempo. E imagina esto, pasó.

Escuchamos docenas de historias divertidas sobre esas conversaciones. Una de las chicas se despegó de su asiento en el segundo o tercer día y entró en la habitación del monje.

"¿Qué es un shomen<sup>83</sup>?" le preguntó.

En un engaño entre el sueño, el dolor y la realidad, oyó lo que oyó. Se inclinó hacia adelante y golpeó al monje severamente en la cabeza. El aire temblaba con un shomen modelo.

Otra historia legendaria es sobre un profesor de Francia. Entró en la habitación del monje durante el Rohatsu de ocho días. Este es otro nivel. Días y noches se fusionan en un espejismo sin fin. El lunes sufres, el martes estás en el infierno, el miércoles y durante la mitad del jueves vuelas como un pájaro. Por la noche vuelves a caer en el infierno del dolor... Y así sucesivamente. No sé en qué estado estaba este hombre al entrar en la habitación oscura en la que se sentaba el monje, iluminado por la luz de una vela solitaria.

"¿Qué es ikkyo<sup>84</sup>?", preguntó el monje.

 $<sup>^{\</sup>rm 83}$  Shomen (uchi); corte aéreo, un ataque básico en un entrenamiento de espada.

<sup>84</sup> Ikkyo; "Primera técnica", básica de Aikido.

El profesor de francés se había prometido antes que haría lo primero que se le ocurriera. Y lo hizo. Se lamió los dedos y apagó la vela. Oscuridad total, silencio total. Se sentaron así por un tiempo, hasta que el monje dijo en voz baja:

"Bueno, sí, pero esta es mi vela...'

También puedo recordar una historia bastante divertida de una sesión de zazen más corta de un día. Durante una sentada vi a A, un deshi albanés haciéndome señas. Entré en la cocina en silencio. Aquí se generó un poco de drama. A y M, un estudiante en el dojo que era de México, estaban preparando trozos de pastel y té verde que se suponía se servían durante los descansos entre las sentadas. Como uchideshi, yo también era responsable de esto. Resultó que no teníamos té verde. Nos estábamos quedando sin tiempo y sabíamos que estábamos jodidos con esto. Vertimos agua hirviendo sobre té dulce en polvo de fresa y fuimos con una bandeja al dojo. En teoría, uno de nosotros debería emerger ahora con dignidad de detrás de una cortina y golpear dos trozos de madera dura (taku) dos veces. El problema era que el taku había sido dejado en el kamiza a espaldas de Sensei.

Ahora, un mexicano, un albanés y un polaco son una combinación que sólo pudo improvisar. En general, todos esos países funcionan al estar unidos con alambre, cuerda y cinta adhesiva. Cada uno de nosotros estamos programados con un ajuste predeterminado para resolver problemas en un minuto. No recuerdo quién apareció desde detrás de la cortina cubriendo al otro de los ojos de Sensei Chiba y que orgullosamente golpeó los taku juntos que habían encontrado en algún lugar. Derramé el té de fresa, y hasta el día de hoy recuerdo la mezcla de sorpresa y furia que apareció en la cara Sensei de Chiba cuando lo probó.

Mi segundo sesshin lo hice en Japón, muchos años más tarde. El fin de semana antes habíamos sobrevivido a la pesadilla del misogi,

y el fin de semana siguiente se suponía que debíamos sentarnos durante dos días enteros.

El lugar donde esto ocurrió es el dojo de Ichikukai. Este tenía un piso para el ritual sintoísta de misogi, y la planta superior para la práctica budista de zazen. Mientras esperábamos al monje líder y a sus asistentes (un grupo de adolescentes afeitados) nos alineamos en dos filas frente a la entrada del monasterio. Había entre veinte y treinta personas allí, la gran mayoría de Japón, algunos búlgaros, mexicanos, sij<sup>85</sup> y yo. Ninguno de los gaijin<sup>86</sup> hablaba japonés. Estaba exhausto. Había perdido mi voz después de cuatro días de gritos, había dañado las terminaciones nerviosas en mis pies y ni siquiera podía sentir agujas insertadas en ellos (sí, lo intenté). Se suponía que Sesshin en Japón era mucho más difícil que el estadounidense. Estábamos en la patria de esta práctica y yo esperaba el infierno. Supuestamente, el keisaku se rompería en nuestras espaldas en cada sesión.

Un keisaku (o kyosaku, en la tradición Soto zen) es una pieza plana de madera, en traducción 'un palo de despertar' o 'un palo alentador'. En nuestra tradición, si no puedes concentrarte en la práctica o estás luchando por no dormirte, puedes pedir ayuda al líder. Te inclinas y unes tus manos en el gesto gassho<sup>87</sup>. Te inclinas hacia adelante e inclinas la cabeza y para ayudarte un monje te golpea con el palo hacia abajo sobre los músculos entre el hombro y la columna vertebral.

He oído hablar de un lugar en Tokio donde los keisaku están alineados en una barra de madera bajo el techo y los monjes los rompen en la espalda de una persona si se mueven ligeramente, y

<sup>85</sup> Persona que sigue la religión del sijismo, originaria de india.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Gaijin; literalmente persona del extranjero. Término común utilizado en Japón.

 $<sup>^{\</sup>rm 87}$  Gassho; en budismo es un gesto de levantar las palmas dobladas en el aire. Significa gratitud o respeto.

que no necesitas pedir ayuda; todo el mundo está tan ansioso por ofrecértelo que el keisaku de madera no es capaz de soportar esta cantidad excesiva de cuidados.

Aquí, la sala era grande, y nos sentamos en dos filas uno frente al otro. Los extranjeros estaban en una línea, los japoneses en otra. El monje líder se sentó en la plataforma, un podio de aspecto divertido que habíamos arrastrado el día anterior. Estaba totalmente agotado físicamente, lo que hizo que esta práctica fuera mucho más difícil. Mi cabeza y mi cuerpo acababan de regresar de un viaje al infierno, y sentarme en quietud durante los próximos tres días era lo último que quería hacer. También parecía que para los lugareños zazen no era una prioridad. El maestro entró, pasó por una fila de japoneses que llevaban sus kimonos ancestrales y se sentaban en el último zafu. Cantamos el Sutra del corazón<sup>88</sup> y después de algunos ejercicios de respiración sonó una pequeña campana que indicaba el comienzo de la meditación. Al mismo tiempo, todos los japoneses simplemente se durmieron, empezando por el líder, que inclinó la cabeza hacia adelante y después de un momento comenzó a roncar de manera bastante explícita. Durante un tiempo fingimos que no vimos esto, y más tarde nos miramos los unos a los otros, lentamente encogiéndonos de hombros. Ese día compartí con un amigo mi pesadilla de dormirme durante el zazen. El zazen no me hace daño y, cuando estoy cansado, me duermo fácilmente. Me despierto aún más rápido, pero luego me vuelvo a dormir. De esta manera puedo tener treinta o cuarenta sueños totalmente diferentes durante una sesión. Los odio, y me hacen sentir mal.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Un extracto de las enseñanzas budistas, recitado durante la práctica del zazen.

"Compré tabletas especiales en la India", me dijo; "Después de una de estas no tendrás sueño en absoluto. No estarás estimulado como después de un café, simplemente no querrás dormir."

No sé qué me tentó a tomarlo. Ese día todos durmieron durante toda la sesión. Todos excepto yo. Me sentía como un idiota que se había despertado en una nave espacial durante la hibernación de toda la tripulación, a un billón de años luz del destino. Conté todos los tablones de madera en el suelo y el techo cinco veces. Giré círculos con los pulgares en una dirección y luego en la otra, cien veces cada sentido; espera un minuto, alguien más no estaba dormido. Era M., que estaba embrujado por lesiones de rodilla y espalda, y estaba pasando por una horrible y silenciosa batalla con el dolor. Decidí no mirarlo para no sentirme culpable. Temblaba en espasmos de dolor todo el día. Esa noche, durante un descanso, uno de los búlgaros ganó una apuesta contra mí. Dijo que mientras estaba sentado en su trasero con las piernas rectas, podía tocarse los dedos de los pies con la barbilla. Podía. Resultó que era simplemente una buena combinación de flexibilidad, pies largos y piernas cortas. Unos años más tarde, en el pasillo del dojo en la calle Hubska<sup>89</sup>, presencié a uno de los jóvenes lamiéndose el codo. A partir de ese momento supe que todo era posible.

Al día siguiente el dolor vino a mí. En el espacio de un día mi cuerpo fatigado hizo un viaje a través de todas mis viejas lesiones. No recuerdo qué había exactamente, pero todos los esguinces, daños y fracturas vinieron a decir "hola". Durante unas cuantas sesiones sentí como si alguien hubiera apretado un cuchillo debajo de mi omóplato. Mi cuerpo temblaba de dolor. Cuando la sesión terminaba y dejaba de estar sentado, el dolor se disolvía, sólo para aparecer de nuevo después del descanso.

<sup>89</sup> Ubicación actual del dojo del autor.

En el segundo día el monje dirigió una conferencia interpretando una de las escrituras budistas. Cada uno de nosotros tiene un libro en kanji y en ciertos momentos volteamos las páginas, asintiendo con la cabeza la comprensión. En medio de la lectura de una hora de duración uno de nosotros se dio cuenta de que estábamos sosteniendo los libros al revés.

Uno de los recuerdos más fuertes que tengo de este sesshin es conocer a un anciano que entró en la habitación en medio del día. Sensei Hiruta nos dijo que lo observáramos. Estábamos sentados junto a las almohadas de zafu, estirando nuestras piernas cuando de repente entró. Se amontonó entre las filas de la gente, cojeando con la espalda encorvada. Tal vez tenía unos ochenta años, quizás un poco menos. El bastardo dentro de mí se despertó y susurró: '¿Qué hay que mirar?' El abuelo cojeaba hacia Sensei y con dificultad y gruñendo se sentó en seiza frente al líder que tal vez tenía la mitad de su edad.

Se inclinaron el uno al otro y el anciano comenzó su Vía Crucis de vuelta al otro lado de la habitación. Estaba gruñendo y jadeando; sentíamos el dolor de cada uno de sus pasos. Sensei esperó pacientemente hasta que llegó a su almohada. Finalmente, después de inclinarse derrumbó su trasero en el zafu. Hiruta Sensei golpeó la campana comenzando una hora de quietud. Aquí es cuando miré a ese viejo enfermo que, frente a mis ojos, se transformó como un colchón inflable. En unos pocos, tal vez una docena de segundos, se enderezó la espalda y sus rodillas cruzadas tocaron el suelo. Extendió la cabeza hacia el cielo: su rostro se convirtió en algo orgulloso y aterrador. Ahora no tenía más de cincuenta o sesenta años y tenía el doble de su estatura original. Su postura se iluminó con dignidad, vigor y calma tan grandiosos que, de inmediato, me sentí avergonzado por la lástima y el desprecio que había sentido hace un momento. Este hombre ni siquiera se estremeció durante una hora. Tenía la sensación de que sentado frente a mí era un enorme tigre, listo para saltar. Más tarde me enteré que había pasado su juventud en un monasterio meditando durante largas horas todos los días. Se sentó así durante unas horas, tal vez tres o cuatro, y luego se puso de pie, de nuevo abrumado con su edad. Repitió su Vía Crucis, se inclinó y salió de la habitación. Nunca lo volví a ver, pero aún veo esa fuerza interior, dignidad, confianza, orgullo y calma.

Nuestro entrenamiento se basa en la relación con un compañero. Incluso cuando es intensivo y pesado, a menudo puede estar vacío y sin sentido. Puede alimentar tu ego, instintos básicos de dominación, un complejo de inferioridad o sentimientos de superioridad. En el microcosmos del dojo, tanto durante las clases como fuera de ellas nos bombardean impulsos externos. Sólo el silencio y enfrentarte a ti mismo puede dar profundidad a esta práctica. En zazen, como en iaido, sólo puedes engañarte a ti mismo. Estás solo y estás peleando contigo mismo. Luchas por ganar y perder contigo mismo. Esta es la razón por la que tanta gente no quiere hacerlo. Desde el principio, zazen te obliga a trabajar duro. La quietud duele física y mentalmente. Con las rodillas y espalda adoloridas, el cuerpo se rebela contra ti, pica, se encoge y se hincha. Pierdes por una mosca y un mosquito, por una gota de sudor en la espalda o en la nariz. La mayoría de nosotros, los grandes maestros sobrevalorados, no podemos permanecer de pie durante una hora. El círculo vicioso de los pensamientos es aún peor. Producimos numerosas rutas de escape desde el silencio y la calma v, al principio, las raras rupturas entre las nubes en el cielo nos aterrorizan más de lo que tranquilizan.

No soy un maestro de Zazen. Al igual que el trabajo con la espada, lo hago para fortalecer mi aikido. Es para mí como tomar un baño largo, uno con una espada en la mano, escondido bajo el agua. Después de regresar de San Diego no hice zazen durante algunos años. Tuve que madurar en ello. Lo intenté un par de veces, pero

parecía como si mi incertidumbre se extendiera entre la gente, porque después de unos meses me quedé solo en el tatami.

Recuerdo una mañana en uno de los lugares que alquilábamos para entrenar. Aquí nos sentamos frente a la pared como lo hacíamos en San Diego. Detrás de nosotros se encontraba una fábrica de tornos. Era de mañana, tal vez las 6:50 de la mañana y aparte de mí sólo había una chica sentada allí. En un momento, oímos el fuerte rugido de un motor y luego las paredes temblaron. El edificio se tambaleó y nuestras cabezas fueron rociadas con polvo de yeso. En ese momento recordé el derrumbe del edificio de la feria durante la exposición de palomas en Katowice<sup>90</sup> en 2006. Estaba paralizado en mi quietud y Dios sabe lo que la chica sentada a mi lado sintió. Las olas de la duda, el deseo de huir, una necesidad aún más fuerte de soportarlo todo, todo esto era fuerte y real. Probablemente fue el zazen más veraz que he hecho en mi vida. A partir de ese día, en momentos de duda, siempre visualizo este evento.

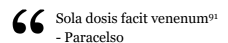
Después de la sesión miramos hacia arriba. Precisamente, sobre nuestras cabezas, a unos 30 centímetros de la pared, una amplia grieta había aparecido a todo lo largo. Me di cuenta de que el techo se había separado.

\_

<sup>90</sup> El 28 de Enero de 2006, la sala de comercio de la feria internacional de Katowice, donde se estaba llevando a cabo la 56ª exposición nacional de palomas portadoras, se derrumbó bajo una fuerte nieve. De las aproximadamente 700 personas en la sala en el momento del colapso, 65 murieron al instante y unas 170 resultaron heridas. Más de 1.000 palomas sobrevivieron.



## El veneno y la medicina



Tomado en exceso, una dosis de medicamento se convierte en veneno. Escuché a Chiba pronunciar esta sentencia muchas veces. Cuando quería llevar a mis estudiantes conmigo a Japón para un entrenamiento muy duro, se enojó.

"Como maestro, primero tienes que hacerlo solo", explotó, "ipara ver si para ti y tu gente esto será medicina o veneno!"

Cuando hablamos de sus antiguos estudiantes esparcidos por todo el mundo que no se mantenían en contacto con él y que enseñaban fuera de la organización, solía decir:

"Soy como la medicina. Si tienes una sobredosis conmigo, soy malo para ti. Tuvieron suficiente."

No lo entendía. ¿Quizás porque había estado buscando esta fuente por tanto tiempo? Ya estaba maduro; yo era un adulto, y ¿tal vez esta experiencia no me transformó de niño en hombre? Me

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> "Solo la dosis hace el veneno"; frase atribuida a Paracelso (1493-1541).

empapé en el veneno lentamente. No entendía cómo podías tener suficiente. Después de haber pasado unos años con él, finalmente me prohibió venir. Fue cuando empecé a buscar a los otros, esas personas que fueron objeto de las leyendas que nos contábamos en San Diego. Su conocimiento estaba dentro de ellos, lo quisieran o no.

Independientemente de lo lejos que se escapen, seguían siendo los más cercanos a él. Uno de ellos, que estaba particularmente cerca de Sensei, me aceptó como uchideshi pero me exigió que le pidiera permiso a Sensei Chiba. Me sorprendió porque sabía que se mantenía fuera de la organización y que ya no hablaban entre ellos. Chiba sólo se rió:

"Si no hablas con tu hijo, ¿deja de ser tu hijo? Por supuesto que puedes ir."

Empecé a notar un patrón. Los más cercanos, que se asaron en su fuego más intensamente, finalmente huyeron y se escondieron en las esquinas. Lideraron sus propios grupos según su estilo de Aikido, pero, al mismo tiempo, no se mantuvieron en contacto con él, no contribuirían al crecimiento de su organización. Una parte de esto fue el resultado de su incapacidad para entender la visión, para aceptar los dobles estándares que Chiba aplicaría al construir su escuela.

Imagínate una familia sin madre, donde un hombre cría a los niños. Muy temprano, el hijo mayor comienza a ayudarlo. El padre sigue siendo extremadamente duro y exigente con él. Lo castiga por cada error y no muestra signos de calidez. Para los niños más pequeños, por otro lado, es un poco más como un abuelo, dándoles más libertad y aprecio. Así es como lo veo: cuando el hijo crece, quiere establecer su propia familia y ya no necesita un contacto tan fuerte con su padre. La dinámica padre-hijo es una clave para entender la relación. Tradicionalmente, en las artes marciales lo llamamos una relación maestro-estudiante. No nos engañemos. El

fenómeno de uchideshi se basa, en su totalidad, en la sustitución de un padre exigente. Cada uno de nosotros tiene una profunda necesidad de una relación madura con su padre que nos presentará al mundo y será un asesor crítico en lugar de un socio de apoyo. No es una coincidencia que este lugar reuniera a tantos personajes coloridos de países extraños: mexicanos, albaneses, kazajos, en la generación más antigua chipriotas, incluso había un medio egipcio, medio inglés.

Gente cuyas culturas valoran una figura paterna fuerte, el hombre de la casa. Un padre que te presenta a la edad adulta en lugar de mostrar perdón y cuidado. Durante mis viajes a África, lo vi muy claramente. En la dinámica tribal, el padre es a quien hay que temer: Padre te golpeará si cometes un error. La próxima vez tú error costará más. En lugares donde la vida sigue siendo dura y peligrosa, el papel del padre sigue siendo primordial. En la cultura africana, las primeras etapas de la crianza de un niño pequeño son controladas por la madre. El niño indefenso vive en el mundo de su cercanía. El padre está casi ausente. Aparece más tarde, cuando el niño está listo para aprender a cazar, a trabajar en el campo, a luchar. Después de un acto simbólico del primer corte de pelo (un acto ritual en un rito de paso) se pone bajo la supervisión del padre. Este modelo funciona en diferentes versiones en varias referencias culturales. Además, la iniciación del aspecto también es crucial, siendo una transición simbólica a la edad adulta. Se trata principalmente de hombres, y es evidente en la mayoría de las culturas que abarcan desde los legendarios rituales de la antigua Esparta hasta el sistema de admisión de los servicios militares modernos de élite. Los restos de esta necesidad atávica de verificación permanecen a nuestro alrededor en las iniciaciones de las casas de fraternidad y bautismos por fuego. El papel del padre es ser un ejemplo y enseñar. La dureza, la violencia y la dominación física son una parte intrínseca de este modelo. De esta

manera, el camino hacia la edad adulta se conduce a través de un período de una confianza total junto con una plena dominación por parte de un padre, a través de un tiempo en el que el niño copia el comportamiento del adulto hasta el período de rebelión y el rechazo de las restricciones. Lo que sigue, al final, es una separación natural y el establecimiento de una familia por sí mismo. Aunque este patrón simplificado describe específicamente un camino de educación humana, también podría ser una definición de un verdadero aprendizaje de cualquier cosa. Constituye la base de los famosos escenarios pasados al estudiar muchas artes japonesas: shu, ha y ri<sup>92</sup>, a las que Sensei Chiba se refería a menudo. Antes de mí había docenas de otros: después de mí, había unos cuantos más. Cada uno de nosotros fue tocado de una manera diferente y recibió esta experiencia de manera diferente. En nosotros mismos, hay una comprensión mutua. Sin palabras, porque no puedes describirlo con palabras, aunque sigo intentándolo.

La vida me sigue dando vueltas por todo el mundo y en varios lugares me siento en pubs con una pinta de cerveza junto a la gente que tocó a Chiba antes que yo. Una verdadera relación se puede sentir inmediatamente. En un vistazo, en silencio, en un profundo sentimiento de culpa por haberlo defraudado. Lo que también aparece es resentimiento como hacia una mujer que te ha roto el corazón, llegando tan profundamente pero sin respeto.

Las personas con pasión actúan instintiva e ilógicamente. Quizás vio a una persona más como una criatura con debilidades.

"Sensei Chiba encontrará tu punto débil y te romperá. Te destrozará en pedazos y te verá armarte. Te ayudará, si es necesario, pero no lo hará por ti. Si no tienes suficiente fuerza para

<sup>92</sup> Shu, ha, ri: concepto japonés de alcanzar la maestría en un arte. Las eta-

pas son Shu: copiando la forma; Ha: rompiendo la forma y Ri: trascendiendo la forma.

recoger las piezas, te dejará destrozado y se irá. El mundo está lleno de personas a las que rompió y que aún viven en el pasado". Esto es lo que me dijo su primer uchideshi. "¿Sabes por qué nuestra relación es tan intensa?", preguntó. "Porque nunca, durante todos esos años, lo dejé entrar, nunca le di el todo. Lo sabía, lo sentía, y lo volvió loco".

Sensei era como una persona que buscaba ámbares en la playa. Entre miles de trozos de vidrio y granos de arena quiere encontrar un ámbar brillante. Agarra cientos de guijarros y perdigones en sus manos, frotándolos, apretándolos; de vez en cuando se encuentra con una piedra brillante. Mientras tanto, rechaza los desperdicios sin valor, otros los convierte en polvo. En nuestro anhelo sin fin por la plantilla perfecta de un humano, no dejamos espacio para la debilidad. Nadie es perfecto, y esto es lo que más a menudo buscamos en una fabricada relación con un maestro. Una etapa de idealización y fascinación, como en el amor, se apodera de la verdadera percepción, y sólo cuando se termina se puede tomar una decisión real, porque sólo entonces puedes ver a una persona real. Sensei murió. Se convirtió, para aquellos que no bebieron su veneno, sólo en un símbolo. Un icono al que ahora haremos malabares como hacemos con nuestra imagen de O'Sensei. Para mis estudiantes sólo será un apellido, una placa en mi hombro. Para mí es una cicatriz y algo que espero nunca dejar ir.

Estoy sentado en una pequeña cafetería en un vecindario turco en Londres. Es domingo por la mañana y se sienta frente a mí. No me permite llamarlo Sensei, pero lo hago de todos modos, por mí más que por él. En un minuto iremos al dojo, que se encuentra en el sótano de una iglesia de cuatrocientos años. Estamos sentados uno frente al otro, y él no deja de contarme historias. Habla todo el tiempo, como si todo estuviera hirviendo dentro de él. Soy un buen oyente, y lo disfruto, así que eso es lo que hago, sólo añadiendo algo de vez en cuando.

Vio a Chiba por primera vez en Inglaterra en 1983, y después de dos años de ahorrar dinero se fue a San Diego. Hoy en día, él es parte del grupo de tres o cuatro personas que más experiencias tuvieron. Han pasado veinte años y todavía no habla de otra cosa. Lo encuentro cada pocos meses en Polonia, Inglaterra o Escocia, y después de cinco minutos de charla siempre flotamos hacia el tema del hombre que nos sacudió a los dos. Lo escucho y veo claramente lo mucho que trata de descubrirse a sí mismo en él. Cuánto trabajo pone en raspar las capas de ilusión del mito. Cuán bello ve a un humano en un maestro, no lo que le gustaría ver. Para mí, todavía es demasiado pronto. Además, tal vez, no herví lo suficiente en este caldo.

Es una gran pregunta. Como niños que crecen a la sombra de un padre famoso, que tratan de medirse a la sombra de él toda su vida, nos perdemos en esta comparación. ¿Cómo encuentras tu verdadero yo en él?



## Shomen



**L** El Rey no luchó con el nudo por mucho tiempo. "No importa", dijo, "de qué manera lo deshaces." Y con una espada cortó todas las cuerdas. De esta manera o se burla del oráculo o lo ha cumplido.93

Kiri-otoshi es una forma especial. Una variedad de esta técnica se puede ver en "Los Siete Samurai". Kurosawa presenta el personaje Kyuzo, un tranquilo guerrero japonés. Kyuzo lucha con una espada de madera. El oponente se le acerca, él sale de la línea, casi invisiblemente, y lo atraviesa. Entonces él explica con calma que era más rápido, y ganó. En esta escena, el enemigo funciona como un símbolo de impaciencia y confianza en sí mismo. Está luminoso con la agresión, renunciando a admitir su derrota. Insiste en la repetición de la técnica usando espadas reales y lo matan.

<sup>93</sup> La historia del nudo gordiano, narrada por Quinto Curtius Rufus (parafraseado por el autor basado en Historia Aleksandra Wielkiego [La historia de Alejandro Magno el grande] editado por L. Winniczuk.)

Esta escena de la película explica un concepto japonés de una expresión completa de la técnica física, la conciencia y el enfoque; sincronizar en el momento adecuado. La ejecución de la técnica dura literalmente un segundo. Este segundo contiene largos años de entrenamiento, meditación que conduce al control total, aceptación de la muerte a la que nos exponemos conscientemente. Toda la vida, el pasado y el futuro, todo explota en un segundo, como una supernova.

Para mí, kiri-otoshi es una definición de la escuela de Sensei Chiba. Es la esencia de su vida, carácter, deseos. Un segundo de magia, pesadilla y verdad. Nos ponemos uno frente al otro. Nuestras espadas se tocan en la punta y a través de este contacto siento el más mínimo movimiento de los músculos del contrario. Con mi pie izquierdo doy un paso adelante. Para mantener la distancia, él da un paso atrás. Ambos levantamos nuestras espadas sobre nuestras cabezas. Yo para exponer mis manos; él, para atacar y usar la abertura. El oponente cierra la distancia y, mientras da un paso adelante con el pie derecho, corta verticalmente a través de mis manos y cabeza. Corta para matar. El poder de su corte proviene de cientos de miles de repeticiones. Es el legendario corte shomen (sobre la cabeza) que repetimos durante años y que se repite a través de todo lo que hacemos: iaido, aikido, armas. Cuando el corte cae, doy un paso atrás sin retirar mi cuerpo. Giro mi cadera y la espada no alcanza mi cabeza por unos centímetros. Al mismo tiempo, hago mi propio corte. Siguiendo casi la misma trayectoria, la espada se encuentra con la espada de mi oponente y se desliza hacia abajo a lo largo de ella. La diferencia de los ángulos desvía su corte. Al final, mi hoja golpea fuertemente en la tsuba (guardia de la mano) en la base de la hoja. La espada del atacante cae a un lado y su cuerpo está completamente expuesto. Un hombre que realiza cualquier forma se llama "Shidachi" y el atacante, "Uchidashi". "Uchidashi" trabaja en el corte, tiene que ser real y honesto. La mayoría de nosotros, a pesar de años de experiencia, tiene miedo de golpear o cortar a otra persona. Sólo teniendo plena confianza en las habilidades de un compañero se puede llegar a la etapa de una forma que está viva. Shidachi necesita exponer sus manos y cabeza para un corte. Necesita cumplir su tarea de una manera que le permita mantenerse a una distancia prudente sin escapar. Cuando la técnica se realiza bien, literalmente se puede sentir la brisa en la cara cuando la espada del compañero corta el aire junto a su cabeza. La forma en sí tiene tantos detalles técnicos que es suficiente con verlo una vez para reconocer el nivel de los practicantes. Como en Iaido, no hay manera de hacer trampa; nada sucederá por casualidad. La base de todo esto es el mágico y maldito shomen, un simple corte vertical.

Shomen significa corte en la cabeza. Es un ataque dinámico básico en el Aikido, que se refiere al trabajo primario con la espada. Puedes reconocer a una persona por sus shomen, así como reconoces a un caballo por sus dientes. Sólo tienes que levantar tu espada y luego bajarla. Eso es todo. Este movimiento se repite con el jo, con el bokken, la espada, y en las interpretaciones de la lucha mano a mano en las artes corporales. Miles de veces. En el linaje principal de nuestro arte, las armas se descuidan; debido a eso, las analogías con la lucha con espadas son puramente teóricas. Me inicié en este linaje, pero resultó que en el mundo de Sensei Chiba las armas a veces se tratan más en serio que el arte corporal. Es en el entrenamiento de armas donde se llega a conocer las letras y las palabras con el fin de escribir poesía a través del arte corporal. No puedes hacerlo al revés.

Sensei llegó a la comprensión primaria del movimiento exactamente a través de shomen. Lo repetíamos sin fin. En grupo, en solitario, con todas las armas posibles y sin ellas. Las reglas seguían siendo las mismas. Extensión, un gran movimiento y relajación de la parte superior del cuerpo. Fue mi maldición. Yo era

fuerte, pero mis hombros estaban apretados. Entrenando durante años con los hombros tensos, construí músculos alrededor de ellos. El cuerpo aprendió a esconderse en la fuerza de mis hombros; si no estaba controlado por un maestro, volvía a la repetición de errores una y otra vez. Al igual que la liberación maldita de una cuerda en un arco, como lo describe Herrigel<sup>94</sup>, el corte tenía que suceder por sí mismo. La única manera de entenderlo son miles de repeticiones bajo la vista de un maestro. Los músculos aguantan todo el tiempo que puedan, pero finalmente se sueltan y una vez cada cientos de cortes, surgirá uno solo adecuado.

Estábamos de pie con las piernas separadas en un metro de ancho. En un círculo. Levantamos nuestras espadas sobre nuestras cabezas y al doblar las rodillas las dejamos caer, mientras que nuestra recta parte superior del cuerpo ponía más tensión en nuestros músculos estirados de las piernas. Cortábamos juntos, uno tras otro, contando hasta diez en japonés. Mi mano derecha estaba cubierta de cortes y mis hombros estaban levantados. El agarre era débil, y la línea del corte estaba torcida e insegura. Una sola técnica lo revela todo. Aikido, simplificado a un corte básico o un paso muestra tu debilidad y vacilación. Sin piedad revela la máscara falsa, la fuerza, el control, ridiculiza todo el movimiento, trucos y todas las decoraciones innecesarias que estúpidamente cuelgas en este árbol.

Pasaron los meses y repetía shomen cientos y miles de veces. Todos los días, me paraba en el dojo, solo, frente al espejo y sólo por mi tranquilidad hacía al menos quinientos de ellos. No fue mucho, pero al menos calmaba mi conciencia. No es cierto que de repente se puede comprender una técnica y luego repetirla sin problemas. A veces una ejecución adecuada brillará, pero durante la mayor

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Eugene Herrigel, el zen en el arte de la arquería.

parte del tiempo de entrenamiento se penetran muchas capas de pérdida de control.

Semanas, meses, años de pisar el mismo camino desgastado a través del cansancio, con los músculos adormecidos y fatigados por repetir el mismo ejercicio. La ira que sientes contigo mismo emerge. Entiendes el mecanismo básico que te impulsa. Todos los días te mueves confinado a los mismos pensamientos, saltando de uno a otro como en los témpanos de hielo. El cuerpo se hace fuerte. Cuanto peor es el shomen más fuerte físicamente es, porque un movimiento que se supone que sucede por sí mismo es sacudido por los músculos, como cuando se levantan las pesas en el gimnasio. Necesitaba más y más repeticiones para que los movimientos se hicieran naturales.

Fui a los Estados Unidos por unos meses (tanto como mi visa lo permitía). Más tarde regresé a Polonia para enseñar. Recuerdo una vez cuando volé a San Diego después de haberme ido durante un año y medio. El entrenamiento de Iaido acababa de empezar y como de costumbre estábamos de pie en un círculo. Shomen era mi obsesión; durante todos los meses que pasé en Polonia había practicado intensamente para finalmente entenderlo. Sensei caminó con un fukuroshinai 95 blanco en su hombro y nos estaba observando. Había una docena de nosotros, cada uno contando en voz alta en japonés. Después de unas pocas repeticiones, cuando estábamos goteando sudor y jadeando fuerte, Sensei de repente se detuvo y me señaló. Me ordenó que fuera en el medio y mostrara shomen. El resto bajó sus armas y se sentaron, aprovechando al máximo este breve descanso. La débil creencia de que finalmente lo había conseguido se despertó en mí, mi obsesiva búsqueda de perfeccionar el corte que había durado más de dos años. Ya era

-

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Fukuroshinai es un arma hecha de bambú parcialmente dividido envuelta en cuero del largo de una espada. Se utiliza para practicar técnicas de contacto en algunas escuelas de espada.

hora de una señal del maestro de que había estado en la dirección correcta. Me dijo que me detuviera y se volvió hacia los demás.

"Este es el peor shomen realizado aquí durante mucho tiempo. Le dije que lo suelte y deje de controlar", se volvió hacia mí con un ceño fruncido de decepción. "Estás preocupado de la mano derecha y no haces nada con eso. Me haces perder el tiempo."

Tenía treinta años y era difícil ofenderme. El entrenamiento con Sensei curó rápidamente un ego inflado. Se transformó en agresión, energía en las formas y una competencia entre nosotros que estaba más o menos oculta. Por lo tanto, él podría decir cualquier cosa acerca de mi carácter, mi apariencia, Dios sabe qué más, pero no sobre mis shomen, tantas horas y miles de repeticiones... Me dolió, pero al mismo tiempo me di cuenta de algo, fue justo en ese momento que realmente vi el brazo derecho durante este corte, los hombros curvados y arrugados de forma antinatural. Me gustaría decir que a partir de este momento todo cambió, que mi shomen es bueno, pero no funciona así. La vida no es un cuento de hadas, y durante quince años me he seguido torturando a través de mis shomen, todos los días. Si no lo haces regularmente, te olvidas. Como Sísifo<sup>96</sup>, que suelta la roca. Si dejas el tuyo ir, entonces tienes que mover el trasero e ir cuesta abajo, para empezar todo desde cero.

Hay una hermosa historia sobre un niño que fue enseñado por un cuentacuentos. El maestro le ordenó que aprendiera una historia y la contara todos los días. Nunca estuvo contento con el resultado, y

\_

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> El mito de Sísifo es un ensayo filosófico de Albert Camus, originalmente publicado en francés en 1942. Sísifo, dentro de la mitología griega, hizo enfadar a los dioses por su extraordinaria astucia. Como castigo, fue condenado a perder la vista y a empujar perpetuamente un peñasco gigante montaña arriba hasta la cima, sólo para que volviese a caer rodando hasta el valle, desde donde debía recogerlo y empujarlo nuevamente hasta la cumbre y así indefinidamente.

torturó a su estudiante haciéndole repetirlo cientos de veces. No aprobaba nada, y el estudiante finalmente se hartó y se fue, buscando un propósito diferente en la vida. Un día, hambriento y frío, se encontró en una posada que albergaba un concurso de narración. Sin tener nada que perder, contó la odiada historia. Ganó, y la multitud lloró de risa durante mucho tiempo. Todo el mundo estaba encantado; sin embargo, él sólo vio lo que estaba haciendo mal.

Esta hermosa fábula, aunque quizás un poco ingenua, tiene en sí misma una verdad primaria. Se trata de nuestras propias habilidades y limitaciones, no se trata de ser mejores o peores que otra persona. En este mundo, flotamos alrededor de banalidades que escuchamos a lo largo de toda nuestra vida pero de vez en cuando, en un instante de comprensión, realmente nos hablan.

El día que estoy recordando ahora me sentí fuerte y confiado. Mi pareja tenía mi edad; tenía una experiencia similar y estaba en un nivel similar al mío. Teníamos buenas armas, tsubas fuertes y estábamos sincronizados. Empezamos con cuidado y cuando nos sentimos más cómodos, practicamos más rápido y fuerte. No nos pusimos en peligro, y aunque las formas eran muy poderosas nadie resultó gravemente herido. Eso nos jodió aún más, así que aceleramos. Para mí ese fue un período de fascinación por el poder de la forma que poco a poco descubrí. Corté más y más fuerte y me llené de satisfacción. El poder y la certeza me hicieron feliz. Mi pesado y grueso bokken golpeó la tsuba de mi compañero con un fuerte golpe. No sé cuándo apareció Sensei Chiba frente a mí. Debe haber estado observándonos y vino a comprobar si había algo de verdad detrás de esta fachada. Sólo recuerdo que empujó a mi compañero y se paró frente a mí.

"Hazlo conmigo", dijo, mirando extrañamente.

Al principio pensé que quería mostrar la forma, pero él fue el que atacó. Estaba emocionado y listo. Levantamos nuestras espadas, y

en ese momento me di cuenta de que no tenía un tsuba. Las manos de Sensei Chiba estaban desprotegidas, y si hacía la forma la mitad de fuerte como antes, le rompería todos los dedos. Me atacó sin dudarlo. Completamente aturdido le di un golpe de lado, cometiendo un error básico. Me miró.

"No te preocupes por mí, icorta de verdad! Estaré bien."

El siguiente corte lo hice correctamente, pero definitivamente demasiado lento y demasiado tarde

"iMás fuerte!", gritó, y levantó su arma.

A través de mi cabeza corrían docenas de pensamientos. Es mi maestro, no puedo pegarle, si le pego le haré daño. Tiene más de 60 años, no debo, ino puedo! Se puso de pie con la espada sobre la cabeza y con los ojos fríos y tranquilos me miró. Todo lo que había considerado una certeza y el poder hace dos minutos se desmoronó. El golpeó y lo arruiné todo. Me temblaban las manos, mi técnica se desmoronaba y volví a los ocho años. Se detuvo, me miró, hizo una mueca y se alejó. Durante un par de días, no pude dormir. Pasé todo el tiempo pensando en lo que debería haber hecho.

La idea de que un estudiante fuese capaz de dañar a su propio maestro es tan ilógica que ninguna explicación de este incidente tenía sentido para mí.

¿Tenía que exiliarse de su propia manada, como Akela<sup>97</sup>? Estaba furioso conmigo mismo. Me aterrorizaba haber tomado una vía rápida desde un falso sentimiento de confianza a pasar a temblar como una gelatina, incapaz de dominar a un anciano. Pasaron los años y la espina siguió pinchándome: reviví este escenario cientos de veces. A veces, en mis pensamientos cortaba aterradoramente

-

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> En el libro de la selva de Rudyard Kipling, Akela es el líder de una manada de lobos que adoptaron a un niño humano. Cuando parte de la manada se une contra Akela para sacar al humano de la manada, Akela se va también y se convierte en un lobo solitario.

en serio; a veces salía del dojo lanzando mi bokken al kamiza. A veces sólo gritaba. Una solución racional no existía, pero en ese entonces no lo sabía.

Pasaron cinco años y fui a San Diego unos meses cada año. Mis visitas se hicieron menos frecuentes y más cortas a medida que pasaba el tiempo. Al final, Sensei accedió a visitar Polonia. Era el año 2007. Había doscientas personas en el tatami. El seminario ya llevaba un par de días cuando, durante una clase de armas, Sensei hizo lo mismo con uno de los profesores de Francia. Este tipo, exactamente como lo hice hace cinco años, se desmoronó por completo. En ese momento, estábamos practicando fukuroshinai. Vi todo el colapso emocional del profesor francés desde la tercera fila, sentado en Seiza. Era una de las doscientas personas en el tatami. Mientras lo miraba, toda la historia volvió a mí: noches de insomnio, dudas e ira. De repente, todo se quedó en silencio y la gente que me rodeaba desapareció. Sentí que mi Mi frecuencia cardíaca se aceleraba. mano involuntariamente el arma y la apretó tan fuerte que el bambú crujió. Sensei terminó con el francés y se volvió hacia la multitud. Todo dentro de mí estaba gritando: "Estoy aquí. Estoy listo. Ahora". Estaba respirando profunda y tranquilamente, y estaba seguro de lo que estaba a punto de suceder, aunque no tenía ningún sentido. Miró a su alrededor en el mar de las cabezas durante mucho tiempo, como si buscara. Sabía que me estaba buscando. ¿O tal vez fue mi certeza lo que lo llamó? Me miró y asintió. Todo se deshizo como en un sueño. Sólo sé que estaba tranquilo, como si me estuviera mirando desde afuera. No había nadie aparte de nosotros, y entré para morir o matar. Normalmente, estando en el medio con él como uke, todos alardeamos a los otros, en mayor o menor medida. Posteriormente, durante mucho tiempo seguí pensando en lo que estaba sintiendo en ese entonces. Aparte de una disposición absoluta, también había una tremenda indiferencia. Hice kiri-otoshi cuatro veces, golpeándolo en sus manos con mucha fuerza y precisión. Sentí calma y fuerza, pero no permití que me superara. Yo era totalmente indiferente a si me golpeó o yo le pegué. La forma era estable y bien ejecutada. No había ningún sentimiento de culpa, miedo o excitación en él. Viví un momento de verdadera armonía. Una pincelada a través de la verdad, y estaba siendo impactado por ella. Esa noche, durante la cena oficial para los profesores, Sensei Chiba se levantó y, con su vaso en una mano, se presentó a todos. Entre su dedo índice y su pulgar había un moretón masivo. Me señaló y me dijo:

"Hoy me cortó cuatro veces exactamente en el mismo lugar. Muy bien."

Había orgullo en los ojos de Chiba. No tiene lógica. Este tipo de experiencia excede la moral y la racionalización. La realidad de la relación con el maestro trasciende la sobreintelectualización. No tengo muchas experiencias como ésta. Destacan de cientos de entrenamientos con Sensei. Pasarán años antes de que entienda su significado, si hay una oportunidad de entenderlo en absoluto.



## Dar Vida al Arma



**L** Pon tu espada de vuelta a su lugar; pues todo aquel que sostenga la espada morirá por la espada."

- Mateo 26:52

En el Aikido usamos algunos tipos de armas. Estas son: una espada de madera (bokken), un cuchillo de madera (tanto) y un bastón de madera (jo). Adicionalmente, en el sistema de Sensei Chiba ocasionalmente practicábamos con wakizashi, espadas cortas de madera. También nos hicimos nuestros propios fukuroshinai, tiras de bambú parcialmente cortado envuelto en cuero. Para Iaido, en el principio, usábamos espadas de práctica iaito sin filo. En el sistema marcial del Iaido, al menos en Europa, usar espadas afiladas está prohibido por razones de seguridad. Practicábamos koryu, estilos antiguos de Iaido como adición al Aikido; estábamos más allá del sistema de organizaciones de Iaido y no nos importaban estas reglas. Un activo y considerablemente grande mercado en el comercio de auténticas espadas japonesas funcionaba en los Estados Unidos. Fue impulsado principalmente por los botines de la segunda guerra mundial y posteriormente por

la gran corriente de importaciones después de la guerra. Así, prácticamente, cada kenshusei (profesor en entrenamiento) y la mayoría de los estudiantes avanzados practicaba con espadas que tenían cientos de años de antigüedad y que fueron hechas en el viejo Japón. Sensei Chiba fue un experto en espadas, y estudió este tópico por muchos años. Él era el que escogía las espadas para sus estudiantes, y la mayoría de las hojas pasaron por sus manos. Pobre de aquellos que no cuidaran bien sus espadas, en cuyas espadas Sensei notaba una tsuba<sup>98</sup> oxidada o una saya<sup>99</sup> agrietada. Para Chiba, entrenar con espada era igual de importante que el Aikido en sí. Por décadas se logró construir un sistema en el cual los elementos físicos de trabajo con la espada y cuerpo se entrelazaban y se influían mutuamente. Elementos similares eran encontrados en las técnicas con bokken y en las proyecciones. El concepto de relajación de los hombros y el trabajo dinámico de pies se repetía en todos lados. Entrenar con el bokken era profundizado con el trabajo con espadas tradicionales con filo, enseñándonos un corte real. En adición a esto, ocasionalmente practicábamos tameshigiri, cortando blancos hechos de esteras de caña enrolladas sumergidas en agua. Todo era coherente y despiadadamente consecuente. Cada error en las técnicas a mano desnuda hacía eco en todo lo demás: con el jo, bokken, o durante el entrenamiento con la espada.

Y, por otro lado, estaban estos momentos ocasionales de iluminación. Cuando finalmente entendías algo que había estado frente a tus ojos por muchos años. Estos momentos ayudaban a entenderlo todo.

Supongo que Chiba tuvo que luchar con la importancia de este entrenamiento. Le tuvo que otorgar un significado más profundo,

98 Tsuba; pieza de la espada que sirve como protección para las manos.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Saya; vaina o funda de la espada hecha de madera.

porque siempre rozaba con el peligro del estereotipo de la estética japonesa. Un grupo de gente adulta en pijamas, moviendo sus espadas sin sentido. Es una tendencia natural, solo la fuerte disciplina y el descubrir algún tipo razonable de definición de entrenamiento te salvará de flotar en esta dirección. Sensei Chiba escogió el peligro y la seriedad mortal. Él nos empujó en la responsabilidad por la herencia de sus ancestros, esa era la terminología que usaba.

¿Cómo evitas el estereotipo estético y creas una herramienta para trabajar con problemas reales a partir de cosas completamente desapegadas de la realidad? El entrenamiento con la espada era tan serio y atemorizante que, una vez comenzamos a hablar, resultó que a nadie le gustaba. Como ir al dentista. Miedo, dolor, peligro real.

No pretendíamos nada. Había narices rotas, contusiones, costillas y dedos fracturados. Nadie contaba los moretones o esguinces. La atmósfera no era agradable, y nadie le daba palmadas al hombro de nadie. Una vez, antes de mi tiempo, Sensei, furioso, persiguió a un pobre estudiante con una espada en su mano, y el tipo voló del dojo. Aparentemente, uno de los primeros uchideshi subió a las colinas por dos días vestido con keikogi. Esto, quizás, era porque teníamos armas reales. No las falsificaciones chinas. Junto con la espada tomabas una responsabilidad por ella y por el entrenamiento. Vi a gente que compraba espadas de doscientos o trescientos años de antigüedad, a menudo gastando hasta su último peso. Vivían en departamentos arrendados, cerca del dojo, dormían en colchones, y una espada era de las pocas que tenían en sus cuartos.

No podías descuidar el entrenamiento. El último elemento de las formas de Iaido es noto, guardar la espada. La historia ya sucedió, el cuerpo muerto yace a tus pies en un charco de sangre, y tú regresas la hoja a su vaina. Después bajas tu mano, la cual está

sujeta en la empuñadura. Este movimiento simboliza el tremendo estrés que experimentas después de guitarle la vida a otra persona. No eres capaz de abrir tu palma, la deslizas, todavía apretada contra la empuñadura. Pobre de aquellos que ignoraban estos detalles. Cuando practicábamos junto, una forma que representaba la asistencia en el ritual de suicidio, asumíamos un rol de ayudante que cortaba la cabeza de una persona que había abierto su estómago con su propia arma. Durante esta forma, los movimientos necesitan ser realizados silenciosamente y con el respeto demandado por el momento y el lugar. En el circo americano de versiones "McDonalizadas100" de artes marciales, kimonos rosados, espadas plásticas, y todo a la venta, esto parecía un bastión de la lógica. El obtener la sensación de tsuki, una estocada con la espada, Sensei nos dijo que estudiáramos el ejemplo del asesinato del estadista de izquierda Inejiro Asanuma<sup>101</sup>. Mientras Asanuma hablaba en el podio, un joven entró y se las arregló para penetrar a su víctima con una estocada apoyada por el peso de su propio cuerpo antes de ser capturado por los guardias.

Tienes que cuidar tus armas de madera. Las mejores son hechas de roble japonés. Son tratadas como tesoros nacionales y, aparentemente, no puedes tomar trozos de su madera fuera de los límites de Japón, únicamente productos terminados. Varias escuelas prefieren diferentes modelos y perfiles de bokken. Nuestro sistema usa el alto contacto, de madera contra madera, así que muy

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> En referencia a la cadena de comida rápida Mc Donalds.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> El 12 de octubre de 1960, Inejiro Asanuma, durante un debate político transmitido en televisión, fue asesinado con un wakisashi (espada corta) por el joven de 17 años Otoyo Yamaguchi.

a menudo usamos bokkenes pesados de Iwama, presuntamente diseñados por el propio Sensei Saito<sup>102</sup>.

En una ocasión pusimos nuestros bokken en una canaleta llena de aceite de linaza por un par de semanas, a veces meses. Después, por el mismo periodo de tiempo, los envolvimos con telas secas y esperamos a que exudaran el exceso. Algunas personas perforarían en el arma con una fina broca y las perfundirían con aceite por muchos días de esta forma. El aceite se colaría por los anillos de crecimiento de la madera por todo el día hasta finalmente filtrarse hasta el centro de la espada de más de un metro de largo. Algunos hacían su propia tsuba de cuero. La salud de nuestras manos dependía de la protección ofrecida por la tsuba, y aquí había muchas ideas para sobrevivir. Desde enormes hechas de plástico a las estándar de plástico engomado, hasta las más caras, hechas con el cuero de la frente de un toro.

Me especialicé en hacer fukuroshinai a partir de bambú dividido en tiras y envuelto en cuero. Aprendí cómo hacerlo en San Diego y entonces, por algunos años, apoyé a mi dojo haciendo docenas de ellos para vender en Europa. Inicialmente, debes dividir los palos de bambú. El bambú es un tipo de pasto, así que es una labor relativamente placentera y simple. Posteriormente, debes envolver todo con una pieza de cuero. Perforas cientos de agujeros, por los cuales atas una tira de cuero, de una forma muy específica. Al final, tienes un arma liviana que es segura por ambos lados. El mayor problema era encontrar bambú de buena calidad en Polonia. Por algún tiempo, lo importaba desde el sur de Francia. Cortábamos las plantas en las montañas de Provenza cuando todavía estaban verdes. Después de ser cortados, debían realizarse diminutos

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Saito Morihiro (1928-2002), uno de los estudiantes iniciales de O'Sensei, fue la cabeza del dojo principal de Aikikai en Iwama.

agujeros mientras todavía estuvieran verdes para que no se partieran cuando se estuvieran secando.

En ocasiones, durante los ejercicios, usábamos guantes de hockey, pero Chiba creía que nos sentíamos muy seguros con ellos y no éramos lo suficientemente cuidadosos. En mi dojo trabajo con ellos para que el miedo de herir a las personas no te restrinja en la búsqueda de tu propia fuerza. En zazen, cada uno de nosotros se sentaba con un bokken en frente. Sensei quería mantenernos cerca de esta arma, para acostumbrarnos a ella, forzándonos a alcanzarla.

Unos pocos años antes de que fuera a San Diego, dormí en un dojo en Estrasburgo. Había una docena de nosotros de Polonia ahí; habíamos vuelto de un campamento en las montañas de Alsacia y decidimos pasar dos días ahí. Era cerca de medio día; estábamos sentados solos en el dojo cuando Chiba entró caminando a la cocina. Estaba paseando por el jardín y posteriormente volvió adentro al ver la luz. Se sentó en una silla. Estaba portando una sucia y torcida ramita en su mano. Mientras nos miraba, hizo movimientos cortos con su muñeca, agitando el palito que trajo. Siempre trabaja con el arma. Incluso si son movimientos pequeños, procura siempre estar haciendo algo. Hasta que se convierta en parte de tu cuerpo. Estaba sentado ahí con un trozo de pera francesa como el abuelo de la villa. Nunca fue muy preocupado por sus ropas, y fuera del tatami parecía más un anciano, cansado por la vida.

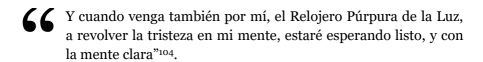
La mayoría de nosotros dormía con un arma. Era ilógico y tonto, pero sucedía naturalmente. En el penetrante sentimiento de peligro, tener un bokken o un cuchillo a mano proveía, hasta cierto punto, una sensación ilusoria de seguridad. Incluso ahora, cuando duermo en el dojo pongo un machete bajo mi cama. Mi espada fue forjada en el año 1460, en la escuela Bizen. Hubo una vez en que era una larga hoja pero, en algún lugar en el camino, se acortó.

Luce terrible, como un viejo cuchillo carnicero. Tiene muchos rayones y fracturas. Por el repetido pulido, la capa de la superficie desapareció, y está muy lejos de ser un tesoro nacional japonés. Cuando muera, mi hijo se hará cargo de ella. Yo nací en 1971; mi padre en 1940; su padre en 1910; así y antes en 1880, 1850, 1820, 1790, 1760, 1730, 1700, 1670, 1460, 1610, 1580, 1550, 1510, 1480, 1480, 1450. Mi hijo representará la decimonovena generación de personas que fueron dueñas de este objeto.

Algo tan personal, que defiende la vida de alguien, y quizás se la quitó a alguien también, ahora yace en el primer piso en un block postcomunista de departamentos dentro de una cajonera de IKEA<sup>103</sup>. Unos pocos cientos de años atrás alguien la tuvo puesta dentro del cinturón, cabalgando su caballo a través de pobres asentamientos japoneses, quizás un samurai, quizás un bandido. Toco la hoja, la limpio y me convierto en un fragmento de esta historia, tan real como ellos. Quizás incluso más, ya que la mellé con un tubo de aluminio de una carpa en algún tipo de campamento de jóvenes en una villa en Polonia. Un herrero japonés, viviendo en 1460, probablemente se agarraría la cabeza con incredulidad.

 $<sup>^{103}</sup>$  IKEA; corporación multinacional con sede en Suecia dedicada a la fabricación y venta minorista de muebles y artículos del hogar.

## ¿Y Qué Podría Cambiar Esto?



En la película Puente de Espías, un viejo espía es capturado por agentes americanos. Incluso en el momento de su sentencia en el juicio él mantiene absoluta calma, lo que podría ser casi visto como aburrimiento. Cuando fue consultado por el protagonista si no estaba aterrorizado o qué estaba le estaba sucediendo y si no estaba preocupado, su respuesta siempre fue la misma: "¿Y qué cambiaría esto?" Él mantiene la misma calma cuando se encuentra pintando transmitiendo información secreta, poniéndose su abrigo, y recibiendo una condena de cadena perpetua por espionaje.

De la canción Zegarmistrz światła [El Relojero de la Luz], letra de B. Chorążuk, interpretada por T.Woźniak, 1972.

Meses de miedo e incertidumbre pasaron antes de que encontrara paz dentro de mí. Fui desde Polonia a San Diego hacia un hombre que era considerado como uno de los mejores. Él me aceptó como su alumno personal y cada dos por horas experimentaba sus clases. Toda la travesía que pasé para llegar allí fue para mí fue tanto una carga como una obligación, mi más grande miedo era que lo iba a desilusionar. La obligación era tan pesada que me tensaba físicamente y me restringía.

En Aikido no hay peleas de práctica o combates. La presión está escondida más profundamente, en algún lugar. Para nosotros, los entrenamientos ceremoniosos con Sensei Chiba eran como atravente hovo negro. No un curso de defensa personal sino una hora malabareando con explosivos. Después de un calentamiento y caídas llamaba a alguien, mostraba una técnica en ellos unas pocas veces, la cual posteriormente repetíamos. El problema era que Sensei no mostraba la técnica de antemano, y todos sabíamos eso. Sensei nos moldeó como arcilla, nos arrinconó como un gato. Esta primera vez mostraba tu calidad como uke. La técnica era realizada con total velocidad y fuerza. La respuesta sólo podía ser intuitiva. La mayoría de las veces era también pobre. Las formas que le seguían eran más predecibles y ligeramente más seguras. No se trataba de que aprendiéramos los pequeños pasos, sino que usar estas técnicas para asuntos más serios. Un yudansha, o cinturón negro, ya se sabe todas las técnicas, ya que en Aikido no hay tantas, ellas se transforman ahora en un objeto de estudio; nuestros miedos y necesidades lentamente pasan a través de ellas. Llegan a ser una ropa ajustada, un espejo. Más y más éstas reflejan quién eres y qué sientes. De esta manera, cuando él me llamaba a ser su uke me precipitaba con toda la carga de la responsabilidad y años de entrenamiento. Era joven, fuerte y físicamente muy capaz pero, al mismo tiempo, rígido y adormecido para cualquier contacto. Aparte del evidente miedo a una lesión, mi mayor problema era mi exceso de entusiasmo. Era como un perro en un paseo, saltando alrededor suyo, moviendo mi cola. La verdadera relación en esta forma real es como la calma antes de la tormenta, y luego la explosión. Los lobos mirándose mutuamente en un silencio mortal antes del ataque. El aire se vuelve espeso, cada paso es consciente y firme. Las formas cortas, especialmente aquellas con armas, contienen la esencia de la vida y la muerte. La quietud antes del relámpago, luego la bengala y posteriormente, el estruendo del trueno. Hay una tranquilidad antes del ataque, la respuesta en el silencio y el sonido del cuerpo cayendo en el tatami. La solución resultaba ser la repetición y el entrenamiento duro.

A medida que pasaba el tiempo, me acostumbré al estrés antes de su llamada. Con admiración, miraba a algunos de los uke. Parecían no estar afectados por lo que estaba por venir y una calma se proyectaba de su postura física. Llegó con el tiempo; no hubo iluminación o un entendimiento repentino. Lo llamo el síndrome de "Al diablo, lo que será, será". El zazen ayudó mucho, cuando repetidamente imaginaba formas de cómo él rompió mis manos o quebró mi cuello. Sensei chiba me dejó inconsciente dos veces, golpeándome en la cara. Magulló mis manos un trillón de veces con el jo y bokken, pero no fue nada serio. Para mí, la clave era una aceptación y la autorización para lo que estaba por venir. En este momento fui allí sin cargas y lentamente dejé de hablar, y comencé calmadamente a escuchar. El perro dejó de saltar, rogando para que le arrojaran la bola. El pinscher miniatura<sup>105</sup> gradualmente se transformó en un lobo. No digo que me haya convertido en un mejor uke. Quizás si un poco, porque el estrés de la anticipación tensaba mis hombros y antes de todo, ya no sentía contacto. La quietud que descubrí abrió mis ojos. "La peor cosa que puede

-

 $<sup>^{105}</sup>$  Raza de perro pequeño originario de Alemania que se usaba originalmente para la caza de roedores.

suceder es que me mate" me diría a mí mismo. Después caminaba, confiado y con calma. Una certeza física es distinto. Mantienes tu cuerpo derecho, no tienes miedo en tus ojos. Presuntamente, tú puedes darte cuenta si alguien está listo para la muerte por sus ojos. Ya no hay muchas emociones ahí. Unos pocos cientos de años atrás, cuando cientos de miles de caras sucias con barba, armadas con espadas y hachas, esperaban para la batalla, esto es lo que probablemente hayan estado pensando. Al diablo, lo que pase, pase. En un momento, las rocas caerán desde el cielo seguidas por una nube de flechas y en algún lugar por detrás de las colinas las caras velludas se abalanzarán. Será un milagro si sobrevives o si no tienes alguna parte de tu cuerpo mutilada. Será horrible y dolerá. Las únicas cosas que te pueden salvar son la fe o el entrenamiento. Uno o el otro, porque solo éstos te pueden preparar para la muerte. El agente soviético probablemente mantuvo la calma porque siempre tuvo la certeza de que eventualmente lo atraparían. Él lo aceptó como su destino hace mucho tiempo. Puedo imaginar que la única emoción que se permitió sentir fue una ligera sorpresa cada tarde. Quizás apagaba las luces, y cuando nadie moraba, levantaba su ceja ligeramente y murmuraba "sorprendentemente, me salí con la mía de nuevo".



## Contacto



🛴 Si los soldados son castigados antes de que generen apego hacia usted, ellos no se mostrarán sumisos." Sun Tzu<sup>106</sup>

Nontacto en todo nivel. Sensei Chiba basó la totalidad de su ✓ mensaje técnico en el contacto físico y mental en el tatami y fuera de él. Ubicuidad y alerta. Como una madre que observa a su bebé de reojo, no necesita mirarlo constantemente, sin embargo, ella sabe dónde está y qué hace. Control. Como un granjero que observa un cultivo en crecimiento. Esta comparación con un granjero es significativa para mí por distintas razones. Por sobre todo, estoy fascinado con el fenómeno de madurar para cambiar y estar listo para recibir una verdad. Un profesor es un hombre que planta la semilla, la riega con su propia atención, y espera. De vez en cuando, puede divisar un árbol joven que crece en la dirección incorrecta, tira de sus ramas, o lo endereza la estaca de soporte. No obstante, mucho del trabajo necesita ser hecho por la planta. Es

<sup>106</sup> Sun Tzu; en su libro El Arte de la Guerra

ella la que penetra la superficie del suelo, que pelea con el sol y la lluvia, que resiste los ataques de las plagas y, más importante, crece por sí misma.

Vi mucha gente que estaba demasiado preocupada con cada paso de sus estudiantes. Ellos los situaron en posiciones ideales, ajustando cada elemento del movimiento, entonces la forma en sí muere. Una persona que es corregida todo el tiempo no encuentra libertad en la forma, y eventualmente pierde todo interés en el entrenamiento. Una planta que es regada tan profusamente se pudrirá; si es tirada del suelo no se estirará o crecerá más rápido. Todo tiene su tiempo y duración. Esto es muy difícil para la generación YouTube de entender. Hay un tipo de conocimiento que accede profundamente y otro que fluye por la superficie, incluso si algo es escuchado miles de veces. Puedes golpear tu cabeza con un muro por años y nunca verlo.

Sensei Chiba se sentó frente al kamiza y nos observó. Incluso ahora, en mi memoria tengo la imagen de él sentado en medio loto, inmóvil y en silencio. Más que a nosotros, parecía estar mirando a través de nosotros. Para él, el dojo era como un campo donde crecíamos. Éramos golpeados por el viento; llovió sobre nosotros. En ocasiones las plantas irrumpían unas con otras, las ramas se rompieron con una explosión. Algunos resultaron ser hierba; otros crecieron altos pero no produjeron fruta, sólo sombra. Alrededor de algunos, no creció nada porque ellos envenenaron a sus vecinos con veneno tóxico. A veces se levantaba a ayudar. Sin embargo, en la mayoría de los casos, él solo se sentó allí y miró, permitiendo a la naturaleza hacerse cargo del progreso.

Un día un principiante apareció en la clase de Iaido, no era ni kenshusei ni uchideshi. Vino por los primeros meses, practicó la

forma básica, shohatto<sup>107</sup>. En solitario masacró esta corta forma dos veces a la semana por noventa minutos. Mientras la ejecutaba, se encorvaba terriblemente y cometía errores básicos, ondeando y agitando su espada por doquier. Mirarlo era doloroso, Sensei Chiba no lo corregía en lo absoluto. Él nos torturaba, criticando cada pequeña cosa, sin embargo, no miró dos veces a la espalda encorvada de ese estudiante. El tipo agitó su espada como un mazo por muchas semanas, luciendo como una mezcla de Gollum y un troll. Después de tres meses, Sensei finalmente se levantó y se le acercó. Puso una mano sobre su frente y otra en la parte baja de su espina. Con un movimiento rápido, enderezó por completo la espalda del sujeto. Todavía recuerdo la mirada de sorpresa del estudiante. Nunca más se encorvó después de eso. Simplemente, maduró para este conocimiento y lo entendió. Súbitamente, todo el dolor en su espina que había acumulado por semanas de arqueamiento desaparecieron. La espalda recta le permitió trabajar con sus manos libremente. La postura apropiada resolvió otros cinco problemas. Sensei pudo haberlo forzado a enderezarse desde el mismísimo comienzo. El estudiante, sin embargo, no estaba listo para esto, porque todavía no tenía consciencia de su cuerpo. Tuvimos que observarlo menear su espada, como una persona joven que necesita salir y relajarse antes de sentar cabeza. De esta forma, en vez de criar artificialmente pollos de engorda, puedes criar un animal salvaje.

Como un granjero que observa su campo. ¿Cuán experto tienes que ser, cuán responsable? ¿Cuántas plantas se quebrarán o se marchitarán antes de aprender esto? El contacto y el control. La atención y consciencia constante. La relación con Sensei Chiba funcionaba más allá de las palabras, cuando el contacto físico se

.

 $<sup>^{107}</sup>$  La primera de las formas de la serie Shoden en la escuela Muso Shinden Ryu. Se ejecuta en seiza.

quebraba, cuando todos nosotros regresábamos a nuestras ciudades o países, el contacto invisible todavía se mantenía. Estábamos incesantemente acompañados por el sentimiento de responsabilidad y miedo a desilusionarlo.

A veces tenías que escribir reportes; como si se sentara físicamente frente al kamiza, observando nuestro entrenamiento, él igualmente mantuvo una red invisible con sus estudiantes alrededor del mundo. Como el marionetista con sus dedos ampliamente esparcidos por el escenario, él actuaba grandes y pequeños dramas. Todavía no entiendo este aspecto. Él fue un hombre que quería controlarlo todo, pero actuaba en una escala que no puedes controlar. Pero aun así lo intentó. Él destruyó todo lo que aludía a esto, que crecía mucho. Que tuviera suficiente de este control. *Deru kui wa utareru*, el clavo que sobresalga recibe un martillazo. Este proverbio japonés describe perfectamente cuando perdía el control.

Tuvimos que escribir ensayos regularmente. Por cada examen de grado dan (cinturón negro) para obtener permiso para entrenar en algún lugar, y en otras ocasiones. La primera vez que hice Sesshin, tres días de zazen; un ensayo, describiendo las impresiones. La primera vez que hice Rohatsu, ocho días de meditación; un ensayo. Vas a aprender a un país distinto; un ensayo. Una, dos páginas con la descripción de tus observaciones y comentarios. Era importante no apresurarse en un análisis de tus propios problemas, sino enfocarse en un entendimiento individual del Aikido. Como uchideshi, odiábamos escribir. Éramos unas máguinas para limpiar contemplación realizar caídas. no para sobreintelectualizada. Los mejores para escribir eran los que entregaban menos en las clases. Siempre estuvimos fascinados en la manera que alguien que estaba principalmente focalizado en perder el tiempo y esconderse en las esquinas del tatami tenía tan sabias reflexiones. Los ensayos de los uchideshi posteriores a horribles sesiones de zazen fueron siempre predecibles y similares "lo hice porque debía hacerlo. Fue terriblemente duro y fue doloroso todo el tiempo. Todavía no sé por qué tuve que hacer esto, y si tuviera elección, no lo haría". Sensei suspiraría sin poder hacer nada. La honestidad era tanto nuestra arma como nuestro escudo. Después de muchos años yo mismo requiero a los uchidechi reportes honestos cuando termina su tiempo de vivir en el dojo. En la mayoría de los casos descubro cosas que no sabía. Muy a menudo proyectamos nuestros propios pensamientos en alguien más hasta que, al final, no tenemos idea de lo que la gente alrededor nuestro piensa.

En muchas ocasiones escuché que debías escribirle a mano. Que no recibía correos electrónicos, no leería textos impresos o letras escritas con una máquina. Solamente las escritas a mano. Mucha gente me dijo eso, así que en el comienzo, eso fue lo que hice. No obstante, mi escritura a mano es terrible y la entrega hasta los Estados Unidos toma semanas, así que después de un tímido intento de enviar un correo electrónico a su secretaria, en adelante continué contactándolo de esa forma.

Cuando viví en el dojo, cada día notaba pilas de cartas. Reportes de pasantías, correspondencia privada, sus cuentas bancarias y cartas de queja de otros. Él estaba siempre quejándose de que la gente lo inundaba con una montaña de estas cosas. Esos eran los costos del totalitarismo. El poder absoluto, incluso uno constructivo, uno con cara humana, produce efectos secundarios. Denuncias, luchas por influencia, celos, y todas aquellas cosas que no van con la bella visión del Aikido. Él sabía de esto, y a pesar de que se quejaba acerca de la inconveniencia, tenía un problema incluso mayor con quienes no le escribían. Nunca escribí voluntariamente. Únicamente cuando me ordenaba enviar reportes o cuando tenía que solicitar su autorización para poder participar de un seminario. Sentí que debí escribir regularmente acerca de las cosas en las que

estaba cada pocos meses. Sin embargo, no estaba haciendo nada especial. Estaba en el tatami todo el día, practicando o enseñando, cinco a ocho horas al día. En ocasiones iba a un seminario a enseñar o a aprender. ¿Sobre qué escribirías? Él era una leyenda y yo vi esas montañas de papeles. No había pensado en nada que él no hubiera descubierto por sí mismo muchos años atrás. Ahora, después de muchos años, pienso que debería haberle enviado postales. Algo entre las líneas de: "Hola Sensei, estoy bien. Estoy campo, cultivando mi todo está creciendo. Saludos, Awatemono108"

Había un tipo en Francia. Muchos años atrás, cuando vivía en el dojo allá como uchideshi. Él se inscribió y yo era responsable por él. Recuerdo que, como un adolescente, hizo té para los profesores poniendo directamente las bolsas de té en el hervidor eléctrico. Los años pasaron y creció y maduró, y un hermoso aikido floreció en él. Era uno de esos talentos jóvenes y, al mismo tiempo, callado y modesto. Alcanzó segundo dan v su profesor lo envió a San Diego a aprender. Vivió en el dojo por unos pocos meses y Sensei estaba increíblemente feliz con él. El problema era que, no obstante, todo le salía espléndido. El proceso de enseñarle a un uchideshi donde Sensei Chiba estaba basado en generar un problema y desarrollarlo bajo las condiciones de estrés permanente. Forzándolo a hacer cosas imposibles. Te requería salir de las murallas de tus limitaciones por semanas o meses, para que eso te lleve a una pequeña o gran iluminación, si finalmente te las arreglabas para atravesar esa muralla. El joven francés era tan capaz que hizo bien todas las cosas que se le ordenaran. Le quitó una herramienta básica de las manos del profesor, y Sensei estaba perdido. Necesitaba una razón para ofenderlo. Necesitaba drama.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Awatemono (Cabeza de Chorlito); apodo dado al autor por Sensei Chiba.

El tiempo pasó, y el tipo volvió a casa con elogios. Sensei estaba todavía hirviendo, buscando una excusa para construir una verdadera relación con él a través de emociones extremadamente intensas. Unos pocos meses pasaron y el joven no escribió una carta para agradecerle por la estadía. Era suficiente. Comenzó la avalancha, y después de un histérico ataque de Sensei, le prohibió volver nuevamente. Recuerdo cuando me contó esta historia y le respondí que nunca, después de cualquiera de las cinco veces que estuve ahí, escribí alguna estúpida carta. No lo necesitaba porque había generado suficiente drama cuando estuve allá, y yo simplemente no era tan dotado en mis movimientos. ¿O quizás estaba muy viejo para jugar este juego? Hacia el final de su vida, Sensei Chiba nos enseñó cómo morir y él lo hizo en su casa, dejó de responder a las cartas. Le envié cartas oficiales, en algunas ocasiones para pedir permiso para ir a un seminario, pero nunca respondió. Habiendo entrenado a través de dramas, cuando ya no estaba con nosotros, como profesores, comenzamos a generar pequeños y grandes conflictos por nuestra cuenta. La escuela comenzó a desmoronarse, incluso cuando aún estaba vivo. Como si hubiera sido solo un monumento, incapaz de existir sin su protagonista. Todo estaba basado en su encanto, y al final nosotros no éramos capaces de hablar entre nosotros.

Posterior a uno de estos dramas, recibí una orden de enviar un reporte a Sensei Chiba. Estaba involucrado en ese conflicto y recuerdo cómo me senté frente a una página en blanco preguntándome qué poner y qué no. Hice diez versiones de la misma carta.

Desde honestas y emocionalmente cargadas, a cortas y sólo descriptivas. Al final, envié una nota llena con algunos datos duros y una declaración de que no quería manipularlo como una persona que estaba directamente involucrada en la situación. Mi opinión personal, dije, la incluiría en una carta diferente. Por muchos

meses nada pasó y yo, por supuesto, estaba fanfarroneando. No quería escribirle a un hombre moribundo, a quien respeto, acerca de lo que realmente pienso del trabajo de su vida. Además, no había respondido mis cartas por años.

Después de tres meses recibí un correo electrónico de su secretaria: "Sensei todavía espera su opinión". Fui golpeado en la cabeza con un martillo porque me acorralé a mí mismo. Por tres días escribí la carta de mi vida. Ocho días criticando lo que ha hecho y lo que todos hemos hecho. No sé cuántas versiones eliminé, pero finalmente presioné "enviar".

Por un tiempo, esperé por el golpe. Sabía que me había convertido en el clavo que sobresalía. Si hubiera estado sano, probablemente dentro de una semana habría sido llamado de vuelta a San Diego. Conozco algunas historias así. Como un ejemplo: la secretaria llama a un profesor de vuelta desde Inglaterra a San Diego. Un antiguo uchideshi, dentro de dos días estaba en el aeropuerto en California, llama un taxi hasta el dojo y llega directo a la oficina de Sensei Chiba. Para empezar, es abofeteado en la cara, y después se entera de que ha sido expulsado de la organización y de que su profesor nunca más quiere verlo y que debe regresarse. Uno de los pobres tipos incluso pudo tomar el mismo taxi ya que el chofer todavía no había alcanzado a irse todavía.

No obstante, Sensei nunca me respondió. Quizás estaba muy viejo para jugar este juego o quizás lo que escribí no fue tan fuerte después de todo. O quizás, ni siquiera la leyó.

Continuará...